
Content Note:
In der vorliegenden Handreichung geht es um 
verschiedene Formen von Diskriminierung und 
(sexualisierte) Gewalt.

Transformative 
Gewaltprävention
eine Handreichung



Inhaltsverzeichnis     
1. Einleitung

2. Gewalt und wie wir damit umgehen (könnten)
2.1 Gewaltverständnis 
2.2 Gesellschaftlicher Umgang mit Gewalt

2.1.1 Strafen 
2.1.2 Dulden

2.3 Ideen gewaltfreier Umgänge mit Gewalt

3. Die Rolle von Trauma in der Gewaltprävention
3.1 Trauma als Prozess verstehen
3.2 Traumapädagogik und was wir aus ihr lernen (könnten)

4. Kritik der pädagogischen Praxis
4.1 Strafende Pädagogik 
4.2 Gewalt in der pädagogischen Arbeit 
4.3 Fehlende Voraussetzungen für eine gewaltpräventive Haltung 
4.4 Kritik und Defizite der Präventionsangebote

4.4.1 Gründe für Präventionsangebote
 in pädagogischen Handlungsfeldern
4.4.2 Hauptkritikpunkte Präventionsangebote

5. Transformative Gewaltprävention
5.1 Konzept und Ansatz Transformative Gewaltprävention 
5.2 Erkenntnisse aus dem Projekt

5.2.1 Workshops mit Jugendlichen 
5.2.2 Multiplikator*innen-Seminar 
5.2.3 Empowerment Workshop für betroffene Personen

6. Grenzen und Ausblick

Literatur



3

Diese Handreichung entstand durch das Pro-
jekt „Transformative Gewaltprävention“, das wir 
2021 - 2023 durchgeführt haben. Zuerst war le-
diglich geplant, die Ergebnisse des Praxis-Pro-
jekts (ab Kap. 5) schriftlich zu dokumentieren 
und evaluieren, wobei uns schnell klar war, dass 
wir auch Verschriftlichen müssen, aus welchen 
theoretischen Annahmen wir die Praxis-Projek-
te durchgeführt haben – von wem wir also auch 
vorher gelernt haben. Diese Handreichung rich-
tet sich an (Sozial-)Pädagog*innen, die ebenfalls 
eine emanzipatorische, feministische, linke und 
herrschaftskritische Haltung haben und nach 
Umgängen mit Gewalt, Gewaltverhältnissen und 
Diskriminierung innerhalb von strukturellen Be-
grenzungen suchen.

Wie kann ich aus meiner Position Gewalt 
verhindern? Wie kann ich damit umgehen, 
wenn sie passiert? Was brauche ich dabei als 
(Sozial-)Pädagog*in?

Wir fokussieren uns in der Handreichung auf 
pädagogische Handlungsfelder, einerseits 
weil diese oft Orte der Gewaltprävention sind, 
andererseits weil wir selbst in diesem Feld ver-
ortet sind.

Das Ziel der Handreichung ist es, die Ansätze 
der Transformativen Gerechtigkeit und Kollek-
tiven Verantwortungsübernahme für die päda-
gogische Praxis zugänglich zu machen. Wir tei-
len hier unsere Kritik an den gesellschaftlichen 
und pädagogischen Umgängen und beschrei-
ben, was es unserer Meinung nach stattdessen 
bräuchte. Die (vorläufige) Antwort finden wir in 
dem Konzept der Transformativen Gewaltprä-
vention.

Dafür führen wir im ersten Teil (Kapitel 2 bis 4) 
recht ausführlich in die theoretischen Annah-
men ein, aus denen wir gelernt haben. Dazu 
definieren und kontextualisieren wir zunächst 
aus unserer Perspektive den Gewaltbegriff und 
den gesellschaftlichen Umgang damit (Dulden 
und Strafen). Daraufhin geben wir einen kurzen 

Überblick über die Grundideen der Transfor-
mativen Gerechtigkeit (transformative justice) 
und Kollektiven Verantwortungsübernahme 
(community accountability).

Wir beleuchten außerdem, welche Rolle Trauma 
in einem Umgang mit Gewalt spielt und suchen 
in traumapädagogischen Prinzipien hand-
lungspraktische Ansatzpunkte, die zu einer ge-
waltpräventiven Haltung beitragen.

Im Anschluss widmen wir uns mit einer Kritik der 
pädagogischen Praxis der Ausgangslage, in der 
wir uns befinden. Wir gehen auf strafende und 
gewaltvolle Pädagogik ein, genauso wie auf die 
Defizite derzeitiger Präventionsangebote.

Die Darstellungen sind nicht allumfassend, sie 
spiegeln eher für uns relevante Bezugspunkte 
ab, die für den Ansatz der Transformativen Ge-
waltprävention von Bedeutung sind. Am Ende 
der Handreichung findet sich weiterführende 
Literatur, die die theoretischen Grundlagen bei 
Bedarf vertiefen.

Im zweiten Teil (Kapitel 5) gehen wir auf unsere 
praktische Umsetzung ein. Mit drei unterschied-
lichen Formaten (Schulworkshops mit Jugend-
lichen, Multiplikator*innen-Seminar und Emp-
owerment Workshop) haben wir versucht, unsere 
theoretischen Annahmen in die pädagogische 
Praxis zu bringen. Wir geben jeweils einen Über-
blick über unsere Vorgedanken, Inhalte, Metho-
den und reflektieren unsere Erfahrungen (Kap. 
Erkenntnisse und Reflexion). Darunter finden 
sich auch immer mal wieder Selbstreflexionsan-
stöße für Leser*innen.

Wir haben uns für entschieden, diese Handrei-
chung zu schreiben, um Pädagog*innen etwas 
„an die Hand geben“ zu können, aber auch, um 
zum theoretischen Diskurs von Prävention in pä-
dagogischen Handlungsfeldern beizutragen.

1. Einleitung



4

2.1 Gewaltverständnis

Bevor wir auf den derzeitigen und möglichen 
Umgang mit Gewalt eingehen, wollen wir zu-
nächst einmal definieren, was wir unter Gewalt 
verstehen. Unser Verständnis von Gewalt lehnt 
sich an soziologische und feministische Defini-
tionen an, in denen Gewalt etwas ist, das in Ge-
sellschaft eingebettet ist - das heißt in Macht- und 
Unterdrückungsstrukturen, die gesellschaftlich 
und auch staatlich (re)produziert und legitimiert 
werden. Gewalt ist in dem Sinne mehr (oder et-
was anderes) als „strafbare“ Formen von Gewalt 
- und mehr als individuell.

Wir folgen zunächst einem offenen Verständnis 
von Gewalt: Gewalt ist eine Sprache, die wir 
alle gelernt haben (vgl. RESPONS, 2018, S. 35). 
Wenn wir in einer Gesellschaft aufwachsen, in 
der Gewalt omnipräsent ist und ein legitimiertes 
Mittel, um Macht und Unterdrückung aufrecht zu 
erhalten, können wir davon ausgehen, dass die-
se Gewalt sozialisiert und internalisiert ist.

Strukturelle Diskriminierungsformen wirken ent-
lang historischer Macht- und Herrschaftsverhält-
nisse. Sexismus wirkt aufgrund der patriarcha-
len Vorherrschaft von (cis) Männern gegenüber 
Frauen und Queers. Rassismus wirkt aufgrund 
der kolonialen weißen Vorherrschaft gegenüber 
BIPoC. Klassismus wirkt aufgrund der kapitalisti-
schen Ausbeutung von Menschen ohne bzw. mit 
wenig Kapital usw.

Diese historischen Strukturen wirken sich bis 
heute auf drei Ebenen aus. Erstens wirken sie 
in den konkreten zwischenmenschlichen Be-
ziehungen, zweitens in den Institutionen (Geset-
ze, Schule, Polizei usw.) und manifestieren sich 
materiell auf struktureller Ebene, z.B. auf dem 
Arbeits- und Wohnungsmarkt. Mit einer diskrimi-
nierten Position geht einher, über weniger Res-
sourcen und Zugänge zu gesellschaftlicher Teil-
habe zu verfügen und weniger Sicherheit und 
Unterstützung zu erfahren.

2. Gewalt und wie wir
 damit umgehen (könnten)

Zwischenmenschliche Gewalt läuft oftmals (nicht 
immer) entlang gesellschaftlicher Machtverhält-
nisse. Als Beispiel: Eine Frau ist betroffen von 
häuslicher und sexualisierter Gewalt ihres Ehe-
mannes (zwischenmenschlich) und aufgrund 
struktureller Ungleichheiten finanziell abhängig 
von ihm. Es ist ihr kaum möglich, die Gewaltbe-
ziehung zu verlassen. Ist diese Frau nicht weiß, 
erfährt sie mit hoher Wahrscheinlichkeit bei In-
stitutionen (Polizei, Frauenhaus) weniger Unter-
stützung und Sicherheit und, wo sie eigentlich 
Schutz sucht, zusätzlich Formen von Rassismus, 
also weitere Gewalt. Die Verschränkung von ver-
schiedenen Diskriminierungserfahrungen und 
damit von mehreren Risiken, Gewalt zu erfahren, 
nennt sich Intersektionalität.

Nicht immer verläuft zwischenmenschliche 
Gewalt entlang von gesellschaftlichen Macht-
achsen. Jede Person kann verbale, physische, 
psychische Gewalt anwenden, um andere Men-
schen zu verletzen, Kontrolle auszuüben oder ei-
gene Interessen durchzusetzen (vgl. RESPONS, 
2018, S. 35). Hier spielen drei Aspekte eine Rolle:

Machtverhältnisse sind internalisiert. Zum 
Beispiel können auch in queeren Bezie-
hungen patriarchale Muster und Vorstel-
lungen von „romantischen“ Beziehungen 
vorherrschen, die auf Besitzansprüchen 
und Kontrolle basieren.

Im sozialen Konkurrenzkampf um Macht 
und Anerkennung können alle Personen 
versuchen, ihre soziale Stellung mit Gewalt 
aufrecht zu erhalten oder zu verbessern; 
unterdrückerische Mechanismen werden 
dafür als geeignete Werkzeuge angeeig-
net.

1

2



5

Eigene Gewalterfahrungen können zu Ge-
waltausübung führen. Eine Person, die von 
Gewalt betroffen ist oder war, kann ver-
suchen, eigene Gewalterfahrungen, Ohn-
macht und Kontrollverlust durch Machtaus-
übung und Kontrolle zu bewältigen.

Zunächst halten wir fest, dass wir Gewalt als et-
was Soziales verstehen, also Verhaltensweisen 
und -mustern, die in menschliche Interaktion, 
gesellschaftliche und staatliche Strukturen ein-
gebettet sind und etwas Kulturelles, was durch 
verschiedene Praxen (Sprache, Medien...) per-
manent reproduziert wird.

Hier entsteht eine zentrale Abgrenzung, dass 
wir Gewalt nicht als natürliche Neigung von 
Menschen betrachten, die unterdrückt oder dis-
zipliniert werden muss, wie es die längste Zeit 
verbreitet war und auch heute teilweise noch ist. 
Ebenso grenzen wir uns von einem individua-
lisierten Gewaltverständnis ab, das davon aus-
geht, dass Gewalt allein im Individuum entsteht. 
Gewalt ist erlernt, zirkuliert und steht in einem 
ständigen Wechselverhältnis mit gesellschaftli-
chen Strukturen. Sie ist im hohen Maße abhän-
gig von den gesellschaftlichen und historischen 
Bedingungen, in denen sie eingebettet ist.

Wie eine Gesellschaft Gewalt versteht und ein-
ordnet, hängt im höchsten Maße von histori-
schen Entwicklungen ab. Der historische Kontext 
von gesellschaftlichen Gewaltverständnissen 
und ihrer Veränderbarkeit zeigen einige Beispie-
le:

 Vergewaltigung in der Ehe war bis 1997
in Deutschland straffrei. Erst in einem fe-
ministisch erkämpften Diskurs veränderte 
sich das gesellschaftliche Klima, Vergewal-
tigung in der Ehe als Gewalt anzuerkennen.

 Körperliche Gewalt in der Erziehung war
bis 2000 in Deutschland nicht ausdrücklich 
verboten.

 Bis 2016 war es nach geltendem Recht in
Deutschland notwendig, sich körperlich 
gegen eine Vergewaltigung zu wehren; an-
dernfalls war sie nicht strafbar.

Die Beispiele machen deutlich, dass ein Gewalt-
verständnis sich gesellschaftlich verändern kann 
und auch ein Ergebnis von Kämpfen ist. Wir 
brauchen dementsprechend eine Definition von 
Gewalt, die diese historischen Veränderbarkeit 
mit einschließt.

Einem eben skizzierten, historischen und ge-
sellschaftlich eingebetteten Gewaltverständnis 
stehen im Strafgesetzbuch geregelte Straftatbe-
stände gegenüber. Diese geben einen gesell-
schaftlichen Umgang mit zwischenmenschlicher 
Gewalt vor und scheinen dabei zeitlos und uni-
versal. Vielen Menschen ist die Veränderbarkeit 
von einem Gewaltverständnis dadurch nicht be-
wusst. Wir wollen uns mit der Frage beschäfti-
gen, wie ein üblicher gesellschaftlicher Umgang 
mit Gewalt aussieht.

Naheliegend ist: Wer Straftaten begeht, wird 
bestraft. Das ist so ein selbstverständlicher Teil 
unserer Gesellschaft, dass die Wenigsten die 
Idee des Strafens als solche in Frage stellen.

Wir wollen nicht tiefergehend über das Strafsys-
tem, seine Funktionen und Logiken sprechen, 
sondern uns darauf konzentrieren, welche ge-
sellschaftliche Relevanz eine Praxis des Stra-
fens auch außerhalb des Strafsystems entwi-
ckelt.

Die Idee des Strafens ist nämlich nicht nur Teil 
des Straf(rechts)systems, sondern auch anderer 
gesellschaftlicher Institutionen. In der Erziehung 
wird Strafe angewandt, um erneute „Regelver-
stöße“ zu verhindern bzw. eine Verhaltensverän-
derung zu bewirken.

2.2  Gesellschaftlicher Umgang
 mit Gewalt

2.2.1 Strafen

3



6

Sanktionen und Formen von Strafen lassen sich 
in verschiedenen Institutionen, wie Schule, Ein-
richtungen der Jugendhilfe, Werkstätten für 
behinderte Menschen, Jobcenter, soziale und 
kirchliche Einrichtungen, Arbeitsplatz etc. fin-
den. In Form von Freiheitseinschränkungen, ma-
teriellen, körperlichen oder psychischen Strafen 
oder sozialer Isolation wirken strafenden Praxen 
auch in diesen Institutionen, sowie in Familien, 
Beziehungen, Freund*innschaften.

Das Strafen soll per Definition Leid erzeugen. Es 
stellt eine absichtliche Handlung dar, die darauf 
abzielt, Schmerz, Leid, Scham, Schuldgefühle 
und andere unangenehme Erfahrungen zu ver-
ursachen. Egal unter welcher „Begründung“ 
oder mit welchem Zweck gestraft wird, soll die 
Strafe ein unangenehmes Gefühl erzeugen, das 
der*die Bestrafte nicht fühlen möchte.

Wenn vielmehr aus der Perspektive der Wirkung 
als aus der Absicht heraus gefragt wird, ist die 
Gewaltförmigkeit dieser Praxen offensichtlich. 
Fragt man die bestrafte Person, ist die Strafe 
eine Leidzufügung durch andere Menschen, die 
in der Situation über mehr Macht verfügen. Aber 
auch auf Nicht-Bestrafte, die eine Strafe beob-
achten, wirkt die Strafe durch Erzeugung von 
Angst. Damit ist der „abschreckende“ Charakter 
von Strafe angesprochen, was in der Straftheo-
rie unter dem Namen „negative Generalpräven-
tion” geführt wird.

Der Einsatz von Zwang – dem Gegenteil von 
Freiwilligkeit – ist ein charakteristisches Merkmal 
von Gewalt und Strafe. Zwang findet sich auch 
in gesellschaftlichen Institutionen wieder (z.B. 
Zwang zur Nahrungsaufnahme in sozialpädaogi-
schen Einrichtungen oder Kliniken, Schlafzwang 
im Kindergarten usw.) Auch der Freiheitsentzug 
findet sich nicht nur im Strafvollzug, sondern z.B. 
im altbekannten „Hausarrest“.

Eine weitere Absicht der Strafe ist die Stigmati-
sierung, bzw. die Bestraften mit einer „Schande“ 
zu versehen. Dabei erzeugt Strafe nicht nur „so-

ziale Angst“ bei den (potenziell) zu Bestrafen-
den, sondern auch „sozialen Stolz“ (vgl. Bern-
feld in: Richter, 2018, S. 35) bei den Strafenden 
und denjenigen, die sich auf „der guten Seite“ 
wägen. Diese Zweiseitigkeit der Strafe erzeugt 
eine strukturierende Trennung der Gesellschaft 
in zwei Klassen („die Guten und die Bösen“). Die 
Seite der Selbstvergewisserung „der Guten“ ist 
eine notwendige Bedingung dafür, dass Strafen 
gesellschaftlich akzeptiert wird (vgl. ebd.).

Eine weitere Absicht und zugleich Folge von 
Strafen ist die soziale Ausgrenzung. Oftmals 
wird diese mit dem Schutz der Anderen vor der 
gewaltausübenden Person begründet. Men-
schen sind soziale Wesen und soziale Ausgren-
zung oder Isolation  führt zu einer existentiellen 
Bedrohung. Die Angst vor sozialer Ausgrenzung 
ist ein wirkmächtiges Phänomen, das Menschen 
dazu veranlasst, sich teilweise auch an toxische 
Bedingungen innerhalb ihres sozialen Umfeldes 
anzupassen oder Gewalt auszuhalten.

Bereits in der (frühen) Kindheit erfahren die aller-
meisten Menschen Formen von „Strafen“ in der 
Erziehung, also Formen von Gewalt. In einer frü-
hen Phase der Sozialisierung wird die Existenz 
der Strafe nicht in Frage gestellt, sondern sie 
muss, weil die Kinder den Strafenden mehr oder 
weniger schutzlos ausgeliefert sind, als Selbst-
verständlichkeit angenommen werden.

Lerntheoretisch betrachtet zeigt Strafe als 
Erziehungsmittel allerdings keine Wirkung. 
Esunterdrückt zwar (kurzfristig und nur unter 
Beobachtung) das zu bestrafende Verhalten, 
bringt aber keine grundsätzliche Verhaltens- 
veränderung hervor. Für diese bräuchte es 
Autonomie, Eigenmotivation und Kreativität, 
die in Situationen der Strafe vollkommen 
behindert wird.

Entwicklungspsychologisch wurde nachgewie-
sen, dass Strafe einer positiven Entwicklung, wie 
der Entwicklung der moralischen Urteilsfähig-
keit, entgegensteht. Vielmehr führt die Erfahrung 
von Strafe zu einer defensiven Adaption von 
Verhaltensmustern, die „erwünscht“ sind, wäh-
rend die erlebte Gewalt und das erlebte Unrecht 
unterdrückt wird. Werden die Verletzungen nicht 

Strafe ist Gewalt.



7

ernst genommen und integriert, kann im verletz-
ten Mensch ein Wunsch nach Rache entstehen, 
was eher zu Gewaltverhalten statt zu einer mo-
ralischen Orientierung führen kann (vgl. Richter, 
2018, S. 55 ff.).

Ein Effekt des Strafens von traumatisierten Men-
schen kann sein, dass die Strafe Erinnerungen an 
traumatische Erlebnisse auslöst und die psychi-
schen Folgen verschlimmert (vgl. Steinlin 2019)

Letztlich braucht Strafe auch Strafende, die von 
den Bestraften (und ggf. Anderen) gleicherma-
ßen als Ursache ihres Leids oder ihrer Angst 
wahrgenommen werden aber (paradoxerweise) 
auch als Vorbild. Das strafende Verhalten wird 
auf beiden Ebenen internalisiert. Ein Kind sieht 
beispielsweise das Elternteil das Geschwister-
kind bestrafen. Es lernt nicht nur das „Fehlver-
halten“ zu unterdrücken, aus Angst davor, selbst 
bestraft zu werden, sondern lernt am Vorbild der 
Eltern, dass Strafe angemessen ist und über-
nimmt deren Begründungsmuster.

Obwohl Strafe empirisch weder den gewünsch-
ten Abschreckungscharakter hat, noch Rückfall-
quoten verringert oder zu einer Rehabilitation 
der Bestraften beiträgt, wirkt „Strafe als Antwort 
auf Gewalt“ gesellschaftlich alternativlos.

In der Strafrechtslogik wird das subjektive Emp-
finden der von der ursprünglichen Gewalt be-
troffenen Personen in den Hintergrund gestellt. 
Die Strafrechtslogik verfolgt staatliche Kontroll- 
und Strafinteressen, die bestimmte Formen von 
Gewalt unberücksichtigt lässt oder die Täter*in-
nen strukturell schützt. Grund dafür sind die 
darunterliegenden Macht- und Herrschaftsver-
hältnisse. Das Strafrechtssystem hat eine herr-
schafts-stabilisierende Funktion: Es erhält eine 
bestimmte Ordnung aufrecht, in der bestimmte 
Personen(gruppen) marginalisiert sind.

Gewalt, die innerhalb dieser Gewalt-, Macht- und 
Herrschaftsverhältnisse passiert, in die wir ein-
gebunden sind, wird normalisiert und teilweise 

sogar gesellschaftlich legitimiert. Zum Beispiel 
wird Gewalt an obdachlosen Menschen (von 
einer klassistischen Gesellschaft) ignoriert. Ras-
sistische Polizeikontrollen und -gewalt, werden 
(in einer weißen Dominanzgesellschaft) breit ak-
zeptiert. Personen, die sexualisierte Gewalt er-
fahren, wird (in einer patriarchalen Gesellschaft) 
typischerweise die (Mit-)Schuld gegeben (so-
genanntes Victim Blaming). Es wird geduldet, 
weggesehen oder eben legitimiert, in dem die 
betroffenen Personen für die Gewalterfahrung 
verantwortlich gemacht werden („selbst schuld, 
wenn er auf der Straße lebt“, „irgendeinen Grund 
muss es ja gegeben haben, wenn die Polizei da 
kontrolliert“, „hätte sie sich mal nicht so angezo-
gen“...).

Das Auflehnen gegen Gewalt, das Sich-Wehren 
bzw. eine Selbstverteidigung dieser normali-
sierten Gewalt wird hingegen delegitimiert (vgl. 
Dorlin, 2020), als unverhältnismäßig, ungerecht-
fertigt oder „hysterisch” abgewertet. Kein histo-
rischer Kampf gegen Unterdrückungsverhält-
nisse wurde jemals ohne Widerstand von den 
Unterdrücker*innen geführt. Das Einfordern ei-
gener Rechte von marginalisierten Gruppen hat 
oftmals erneute Formen von Gewalt zur Folge.

Diese Tendenz der unterschiedlichen Bewer-
tung „legitimer“ und „illegitimer“ Machtaus-
übung und Gewalt zeigt sich aber auch schon im 
alltäglichen Miteinander: Alltagsrassismus und 
-sexismus ist allgegenwärtig. Wird er als solcher 
benannt, greifen Abwehrmechanismen bei den 
diskriminierenden Personen und die betroffene 
Person wird als „überempfindlich” abgewertet 
oder angegriffen. Die Benennung der diskrimi-
nierenden Normalzustände löst eine Irritation 
bei den Personen aus, die von diesen Normalzu-
ständen täglich profitieren und sich der Wirkung 
ihrer diskriminierenden Haltung oft nicht einmal 
wirklich bewusst sind.

Wir alle sind geprägt von gesellschaftlichem 
„Victim Blaming“ und anderen Mythen, die die 
Sichtweise auf Gewalt stark verzerren. Dabei un-
terscheidet die Erfahrung von Diskriminierung 
oder Gewalt oft darüber, ob ein Bewusstsein ent-
wickelt wird, oder nicht. Menschen, die bestimm-
te Diskriminierung und Gewalt nicht erleben, ver-

2.2.2 Dulden



8

schließen sich häufig, betroffenen Perspektiven 
zuzuhören und zu glauben. Was sie selbst nicht 
erleben, können sie nicht für wahr halten. Das 
führt zu einer Ignoranz gegen alle Formen von 
Gewalt, die sie zwar tagtäglich umgeben (oder 
selbst ausüben), aber durch ignorieren oder 
verleugnen besser in das unreflektierte „gute“ 
Selbstbild integrieren können, als durch deren 
Anerkennung und Verantwortungsübernahme.

Die Eingangs formulierte Aussage „Gewalt ist 
eine Sprache, die wir alle gelernt haben“ be-
kommt dadurch eine weitere Bedeutung: Gewalt 
ist ein selbstverständlicher Teil unserer sozialen 
Erfahrung und bleibt oftmals unproblematisiert. 
Wehren sich betroffene Personen gegen Gewalt, 
indem sie die Gewaltverhältnisse benennen und 
problematisieren, führt es häufig zu erneuter 
oder verstärkter Gewalt. In dieser Selbstver-
ständlichkeit (und mit dieser Angst) wachsen 
insbesondere marginalisierte Menschen auf und 
lernen, die Gewalt auszuhalten und ihre Erfah-
rungen zu verschweigen.

In diesen Ausführungen soll deutlich werden, 
dass ein großer Anteil des gesellschaftlichen 
Umgangs mit Gewalt das Dulden ist. Das Dulden 
von Gewalt verstärkt Gewalt. Indem die Gewalt 
geduldet wird, wird ihre Fortsetzung ermöglicht. 
Diese passive Beteiligung wird oftmals mit ei-
ner „außenstehenden Position“ begründet (und 
wir werden später darauf zurückkommen, war-
um dieses Verständnis einer „außenstehenden 
‚neutralen’ Position“ für die betroffene Person so 
fatale Folgen hat).

Vertraut ist vielleicht die Idee der „unterlassenen 
Hilfeleistung“, die  jedoch bei öffentlicher Dis-
kriminierung oder Beziehungsgewalt kaum An-
wendung findet. Selten hinterfragen Personen 
ihre eigene Rolle, wenn es um die Gewalt gegen 
andere Menschen geht; inwiefern sie daran be-
teiligt sind, die Zustände aufrecht zu erhalten 
oder zu verschlimmern – oder ob es gegebe-
nenfalls sogar in ihrer Macht ist, die Zustände zu 
verändern und für betroffene Personen zu ver-
bessern.

Das gesellschaftliche Dulden von Gewalt führt 
zu einer Verstärkung von einer Gewaltkultur wie 
Rape Culture oder Rassismus. Eine vermeintli-
che Trennung von „Privatem“ und „Öffentlichen“ 
macht die Intervention in solche Gewaltsysteme, 
die sich in konkreten Beziehungen oder Alltags-
erfahrungen materialisiert, schwierig.

Letztlich ist das Dulden Täter*innenschutz oder 
eine Unterstützung der „Täter-Opfer-Umkehr“ 
(Victim Blamining), in dem (unbeabsichtigt oder 
für eigene Vorteilen) die gewaltausübenden Per-
sonen nicht mit ihrem Gewaltverhalten konfron-
tiert werden. Es wird keine Verantwortung über-
nommen, um die Gewalt zu beenden.

Bis zu diesem Punkt können wir feststellen, dass 
der gesellschaftliche Umgang mit Gewalt entwe-
der selbst gewaltvoll ist (Strafen) oder die Gewalt 
aufrecht erhält (Dulden). Dieser Umgang verste-
tigt gesellschaftliche Gewaltkreisläufe, anstatt 
sie nachhaltig aufzubrechen.

Wenn Dulden Gewalt verstärkt und Strafen Ge-
walt nicht beenden kann, weil es selbst gewalt-
förmig ist, stellt sich die Frage: was dann?!

Auf der Suche nach gewaltfreie(re)n Umgängen 
mit Gewalt, die Gewaltkreisläufe unterbrechen, 
haben wir insbesondere von feministischen und 
antirassistischen bzw. abolitionistischen Kämp-
fen gelernt. Darunter fallen auch deutschspra-
chige feministische Analysen und Werkzeuge, 
die im Kontext der 1980er Jahre in der BRD ent-
standen sind, zu einer Zeit, in der Vergewalti-
gung in der Ehe nicht strafbar war. Konzepte wir 
Definitionsmacht und Parteilichkeit sind durch 
feministische Kämpfe auch in das Selbstver-
ständnis von Beratungsstellen und Frauenhäu-
sern eingeflossen, die eine Grundlage der Arbeit 
mit betroffenen Personen von häuslicher und se-
xualisierter Gewalt bieten. Sie fließen in unsere 
Haltung mit ein.

2.3 Ideen gewaltfreier Umgänge
 mit Gewalt



9

Im Folgenden wollen wir uns jedoch besonders 
auf Ideen und Konzepte der Transformativen Ge-
rechtigkeit und gemeinschaftlichen/kollektiven 
Verantwortungsübernahme konzentrieren, die 
unserer Meinung nach eine weitreichende Ana-
lyse von der Verschränkung gesellschaftlicher 
Unterdrückungsstrukturen und zwischenmensch-
licher Gewalt bieten, sowie Ansatzpunkte der 
praktischen und politischen Veränderung.

Aus den Erfahrungen rassistischer Polizeigewalt 
und dem massiven Ausbau des „Prison Industri-
al Complex“ (Angela Davis) in den USA seit den 
90er Jahren haben sich verschiedene (über-
wiegend BIPoC und queere) Social Justice Ak-
tivist*innen die Frage gestellt, wie sie auf statt-
findende zwischenmenschliche, insbesondere 
häusliche und sexualisierte Gewalt innerhalb 
ihrer Communities reagieren können, ohne auf 
staatliche Institutionen wie Polizei und Gefäng-
nis zurückzugreifen, durch die sie weitere Ge-
walt erleben.

Die Idee der Transformativen Gerechtigkeit ist, 
dass Gerechtigkeit (noch) nicht existiert in einem 
System, das von verschiedenen Herrschaftsstruk-
turen durchdrungen ist – und dementsprechend 
in einem gesellschaftlichen Transformationspro-
zess erst hergestellt werden muss.

Abolitionismus ist der Begriff für eine politische 
und theoretische Strömung, die die (sukzessive) 
Abschaffung von strafenden, einsperrenden und 
gewaltvollen staatlichen Institutionen fordert 
und hat seinen Ursprung in der Anti-Sklaverei 
Bewegung.

Der Abolitionismus analysiert Institutionen wie Po-
lizei, Nationalgrenzen, Staaten und Gefängnisse 
und deren Praxen in einem kolonial-rassistischen 
System und ihren Kontinuitäten in die Gegenwart.

Aus dieser Analyse und der Notwendigkeit nach 
alternativen Umgangsformen mit Gewalt ent-
standen jene Antworten auf Gewalt abseits der 
Polizei, die nun in einem breiten und internatio-
nalen Diskurs unter dem Namen „Transformative 
Gerechtigkeit“ weiterentwickelt werden. Wichtig 
ist hierbei, dass es global auch andere Ansätze 
gibt, die sich mit ähnlichen Fragestellungen und 
Visionen beschäftigen, die andere Begriffe ver-
wenden.

Die gemeinsame Basis dieser Ansätze ist ein 
selbstorganisierter, community-basierter und 
nicht staatlich strukturierter Prozess zur Unter-
stützung von gewaltbetroffenen Personen und 
zur Prävention zukünftiger Gewalt abseits staat-
licher strafender Institutionen. „Es geht darum, 
dass gewaltausübende Personen sowie deren 
Umfelder und Communities lernen sollen, Ver-
antwortung für die ausgeübte Gewalt zu über-
nehmen“ (Transformative Justice Kollektiv Berlin, 
in CARA, 2014, S. 5f.).

Die vielzählige Literatur zu TJ/CA unterstreicht, 
dass Gewalt immer eine (soziale) Handlung ist 
und nicht eine Identität; auch wenn Gewalthand-
lungen die Identität von Menschen prägen kön-
nen. Der Ansatz geht radikal davon aus, dass 
Menschen sich verändern können und dass 
dieses Menschenbild von einer Community ge-
teilt werden muss, die Community Accountability 
Prozesse ausprobieren.

Transformative Justice und 
Community Accountability (TJ/CA)

Transformative Gerechtigkeit hat eine 
Abolitionistische Fundierung.



10

Aus dem Vorwort der Übersetzung des 
Transformative Justice Collectives Berlin 
der Broschüre „Das Risiko wagen“ wird CA 
folgendermaßen beschrieben:

„Community Accountability bemüht sich dabei, 
Gewalt nicht mit Hilfe einer dualistischen, juris-
tischen und moralischen Vorstellung von ‘Täter- 
und Opferrollen’ zu betrachten, sondern sie auch 
als ein intersektionales und komplexes System 
von Privilegierungen und Unterdrückungen zu 
begreifen. Individuelle Gewalthandlungen nut-
zen häufig strukturelle und institutionelle Gewalt 
und haben unterschiedliche Auswirkungen auf 
Individuen. Gewalt wird als sozial erlernte Verhal-
tensweise betrachtet und damit nicht als Resul-
tat einer „kranken“, „verrückten“ oder „schlech-
ten“ Person angesehen. Dies stellt uns vor die 
Herausforderung, sich damit zu konfrontieren, 
dass wir alle die Fähigkeit dazu haben, Gewalt 
in verschiedenen Kontexten auszuüben und von 

verschiedenen Unterdrückungssystemen zu 
profitieren. Es ist daher wichtig, einen verantwor-
tungsvollen Umgang mit Gewalt zu lernen, um 
zwischenmenschliche Beziehungen verändern 
zu können. Der Ansatz von Community Accoun-
tability ist nicht nur der Transformation gewaltvol-
len Verhaltens einzelner Menschen verpflichtet, 
sondern strebt eine Veränderung des gesamten 
Umfeldes und der jeweiligen Comunities an. Da-
bei liegt die Priorität auf dem Wohlergehen und 
dem Empowerment der Betroffenen als Basis für 
eine breit angelegte soziale Transformation, hin 
zu sozialer Gerechtigkeit.“ (Transformative Justi-
ce Kollektiv Berlin, in CARA, 2014, S. 5f.).

Entwickeln von nachhaltigen 
Strategien zum Adressieren von 
übergriffigen und gewaltvollem 

Verhalten in der Community. Pro-
zesse, die Verantwortungsüber-
nahme und Verhaltensänderung 
bei gewaltausübenden Personen 

fördern.

Angebote von Unterstützung und 
(Wieder)Herstellung von Sicher-

heit, die die Selbstbestimmung der 
von Gewalt betroffenen Person_en 

in der Community fördern

Gestalten und Bestärken von Wer-
ten und Praxen, die widerständig 
gegen Übergriffe und Unterdrü-
ckung sind, die Resilienz, Sicher-
heit, gegenseitige Unterstützung 

und Verantwortungsübernahme in 
der Community fördern.

Engagement für politische Verän-
derung der Strukturen, die Unter-
drückung und Gewalt verstärken

Community 
Accountability

Community Accountability

Das Schaubild von CARA (Community Against 
Rape and Abuse) macht die vier Dimensionen, 
auf denen Community Accountability immer 
gleichzeitig stattfindet, übersichtlich:



11

In einer anderen Perspektive geht es auch dar-
um, sich als Umfeld Konflikte wieder anzueignen, 
die der moderne strafende Staat den Menschen 
entzieht (Malzahn) oder auch: Es geht darum, als 
Menschen und in Beziehungen die Fähigkeiten 
zu entwickeln, in einer anderen Art mit Gewalt 
umgehen zu können. Auch mit dem Ziel, (trans-
generationale) Gewaltkreisläufe zu brechen, Ge-
walt damit zu vermindern und langfristig zu ver-
hindern.

 
Hier wird deutlich, dass Transformative 
Gerechtigkeit immer auch Transformative 
Gewaltprävention ist. Mit der vorliegenden 
Broschüre wollen wir auf die präventiven 
Aspekte auf Grundlage der Transformativen 
Gerechtigkeit hinarbeiten und sie auch für die 
pädagogische Praxis zugänglich machen.

Die Auseinandersetzung mit Transformativer 
Gerechtigkeit und Community Accountability 
erfordert ein teilweise radikales Umdenken ge-
sellschaftlicher Selbstverständlichkeiten. Wir 
empfehlen daher, sich eingehender mit den Kon-
zepten zu beschäftigen; dieser kurze Einblick in 
die Ansätze kann nur ein Initialmoment sein.

In der Praxis wird TJ/CA oft als Wohlfühl-Ansatz 
missverstanden. Nicht selten wird argumentiert, 
dass die Ansätze neue Formen des Täter*innen-
schutzes darstellen und Ansätze ohne Strafen 
keine Gerechtigkeit für betroffene Personen bie-
ten. Deswegen wollen wir im Folgenden genau-
er auf die Unterscheidung zwischen Strafe und 
Konsequenz eingehen. Letztere ist ein essentiel-
ler Bestandteil der Community Accountability.



12

Strafe

Konsequenz

        ist per Definition ungewollt

        steht nicht unmittelbar im Verhältnis zu
Verletzung oder dem Schaden

        soll der gewaltausübenden Person Leid zufügen

        die Bedürfnisse der betroffenen Person
 sind zweitrangig

        eine Strafe lässt sich „aussitzen“, ertragen etc.
ohne, dass eine Veränderung der eigenen Über-
zeugungen stattfinden muss

        kann von der gewaltausübenden Person selbst
gewollt sein (sich z.B. selbst von Orten fernhalten, 
um bei der betroffenen Person  keine Angst aus-
zulösen etc.)

        sollte unmittelbar im Verhältnis mit der Verletz-
ung oder dem Schaden stehen

        soll der gewaltausübenden Person Verantwortung
für ihr Verhalten aufzeigen

        die konkreten Bedürfnisse der betroffenen Per
son haben Priorität im Finden einer entspre-
chenden Konsequenz (soll der betroffenen 
Person z.B. Sicherheit ermöglichen)

        die Konsequenz passt sich den Veränderungen
im Verhalten und der Überzeugungen der ge-
waltausübenden Person an

Differenzierung Strafe und Konsequenz

 Es existiert ein soziales Werte- und Regelsystem,
auf dessen Verletzung mit Strafe oder Konse-
quenz reagiert wird

 Die Strafe oder Konsequenz wird von Personen
in einer machtvoll(er)en Position durchgesetzt

 Strafen und Konsequenzen sollen zu einer Ver-
haltensveränderung führen. Bei der Strafe ist das 
empirisch jedoch selten wirksam (s.o. Kap. 2.2.1)

Gemeinsamkeiten von 
Strafen und Konsequenzen



13

Selbstverständlich ist eine klare Trennung in der 
Theorie nicht eindeutig möglich, auch weil Stra-
fe in der Theorie eine Vielzahl von unterschiedli-
chen Funktionen erfüllen soll. In der Praxis ist die 
Unterscheidung für beteiligte Personen oftmals 
noch weniger nachvollziehbar. Vielmehr geht es 
uns an der Stelle darum, eine analytische Tren-
nung vorzunehmen und Hinweise zu geben, an 
welchen Annahmen sich auch eine pädagogi-
sche Praxis ausrichten kann.

Sinnvoll sind Konsequenzen, die

 in Beziehung zum negativen
Verhalten stehen,

 die aus der Gewaltausübung entstandenen 
Bedürfnisse berücksichtigen und

 die geschädigten Beziehungen im Umfeld
miteinbeziehen.

Anders formuliert können Konsequenzen, die 
mit dem Fehlverhalten nichts oder wenig zu tun 
haben, die Bedürfnisse nicht berücksichtigen 
oder die geschädigten Beziehungen im Umfeld 
nicht beachten, hingegen die soziale Situation 
zusätzlich belasten, die Verletzungen vertiefen 
und Frust und Enttäuschung auf allen Seiten ver-
stärken.

Wir sollten uns also immer fragen:

 Dient  die  Konsequenz  unmittelbar  dem 
Wohl der betroffenen Person und bei der 
Beseitigung von verursachten Schäden im 
Umfeld?

 Könnte  die  betroffene Person  selbst zu
dem Entschluss gekommen sein, dass die-
se Konsequenz notwendig ist?

Dient die Konsequenz dazu, dass die gewaltaus-
übende Person eine Einsicht in das Verhalten 
oder die verhaltenssteuernden Überzeugungen 
bekommt und was sie daran ändern sollte, um 
keine weiteren seelischen und körperlichen Ver-
letzungen und materiellen Schäden anzurichten?



14

Trauma(forschung) informiert uns darüber, wie 
Gewalt wirkt, was sie in Menschen bewirkt 
und hinterlässt. Daraus lassen sich umgekehrt 
Schlüsse ziehen, wie ein Umgang mit Gewalt 
aussehen muss, der Traumatisierungen nicht nur 
nicht verschlimmert, sondern sogar ein Stück 
weit zu einer besseren Bewältigung beiträgt. Für 
die Gewaltprävention ist die Trauma-Informiert-
heit ebenso wichtig, weil sie dadurch anerkennt, 
dass es kein „vor“ der Gewalt geben kann, son-
dern auch um der Prävention Willen die in der 
Vergangenheit erlebte Gewalt integrieren muss.

Wir beschreiben im folgenden Kapitel, was uns 
die Perspektive der sequenziellen Traumatisie-
rung für die Gewaltprävention lehrt und welche 
Ansatzpunkte einer konkreten traumapädagogi-
schen Praxis wir finden.

Trauma wird häufig als ein (singuläres) belasten-
des Ereignis verstanden, das, wenn nicht ange-
messen verarbeitet, eine Vielzahl von emotiona-
len und psychischen Folgen haben kann, die als 
„Symptome“ auftreten.

Im ICD, dem International Statistical Classifica-
tion of Diseases and Related Health Problems 
und wichtigsten weltweit anerkannte Klassifika-
tionssystem für medizinische Diagnosen, wird 
Trauma insbesondere bei der Posttraumatischen 
Belastungsstörung (PTBS) und inzwischen auch 
mit der komplexen PTBS klassifiziert.

Die komplexe PTBS wird hauptsächlich durch 
zwischenmenschliche Gewalt verursacht. Durch 
ständige Traumatisierungen, insbesondere auch 
in der Kindheit, wird die Bindungs-, emotionale 
und teilweise kognitive Entwicklung nachhaltig 
geschädigt.

Die Perspektive vom Einzelereignis zur komple-
xeren Ursache hat sich also im Laufe der Zeit 

erweitert. Dennoch wird in der klassischen psy-
chologischen Perspektive die gesellschaftliche 
Dimension dieser ursächlichen Gewalt bislang 
nicht ausreichend thematisiert.

Die Theorie der sequentiellen Traumatisierung 
weißt uns nun auf einen wesentlichen Punkt hin:
Die (sozialen) Bedingungen vor – während und 
nach dem Erleben von Gewalt spielen eine er-
hebliche Rolle dabei, wie die traumatisierenden 
Erfahrungen integriert werden können. Sind die 
sozialen Bedingungen vor der Gewalterfahrung 
bspw. geprägt durch unsichere Bindungen, er-
höht sich das Risiko, dass die Erfahrung für die 
betroffene Person gravierendere Folgen hat. 
Sind die sozialen Bedingungen nach der Gewalt-
erfahrung geprägt von Ignoranz, Verleugnung 
und „Silencing“, also dem Still-Stellen einer be-
troffenen Person, ist das Risiko, die Gewalterfah-
rung nicht angemessen verarbeiten zu können, 
deutlich erhöht.

Menschen im Umfeld, die die unmittelbare Ge-
walt nicht ausgeübt haben, tragen maßgeblich 
dazu bei, ob die Bewältigung der Gewalterfah-
rung gelingt oder nicht.

Hinzu kommt eine strukturelle Dimension, die 
aufzeigt, dass die Ressourcen und Zugänge zur 
Bewältigung ungleich verteilt sind und insbe-
sondere mehrfach marginalisierten Personen im 
Vergleich zu privilegierten Personen öfter ver-
wehrt bleiben.

Hier zeigt sich erneut, dass Gewalt als soziale 
Tatsache verstanden werden muss und nicht als 
Ereignis, dass ausschließlich einzelne beteiligte 
Personen betrifft. In diesem Sinne gibt es keine 
„Unbeteiligten“.

3. Die Rolle von Trauma in 
 der Gewaltprävention

3.1 Trauma als Prozess verstehen



15

Die Perspektive greift auch eine Unabhängig-
keitsthese an, wirft uns auf unsere gegenseiti-
gen Abhängigkeiten als Menschen zurück und 
ruft auf, die eigene Verantwortung in jeder sozia-
len Lage zu erkennen.

Das Gute ist: wenn wir Trauma als Prozess (se-
quenziell) betrachten, sind die Interventions-
möglichkeiten vielfältiger als bei einem Ver-
ständnis von Trauma als singuläres Ereignis. Die 
stattfindende Gewalt kann vielleicht (noch) nicht 
verhindert werden; aber wir können an den sozi-
alen Bedingungen arbeiten, in die Gewalterfah-
rungen immer eingebettet sind.

Die Rolle des Umfeldes ist zentral. In klassischen 
Präventionsangeboten kommt sie jedoch viel zu 
kurz. Wie das Umfeld in der konkreten Präven-
tionspraxis thematisiert werden kann, bespre-
chen wir ab Kap. 5.

Was der Traumapädagogik und Traumatherapie 
gemeinsam ist, dass sie wie Menschen dabei 
unterstützt, mit den Auswirkungen von Trauma 
umzugehen und und aus sich selbst heraus zu 
lernen. Die Traumapädagogik unterscheidet 
sich von der Traumatherapie, weil sie die Bewäl-
tigung des Alltags in den Blick nimmt und nicht 
die konkrete (und sehr unterschiedliche) Aufar-
beitung der traumatischen Erlebnisse.

Für eine traumapädagogische Begleitung ist es 
wesentlich, ein anderes Verständnis für das Ver-
halten von betroffenen Kindern/Jugendlichen 
und ihre Bedürfnisse im Alltag zu entwickeln. 
Voraussetzung ist ein breites traumatologisches 
Wissens und entsprechende pädagogische 
Kompetenzen. „Zugrunde liegt die Annahme, 
dass insbesondere frühe Vernachlässigungs-, 
Misshandlungs- und Missbrauchserfahrungen 
durch enge Bezugspersonen die Entwicklung 
von vertrauensvollen und sicheren Bindungen 
in gravierender Weise beeinträchtigen“ (Schmid, 
2019), was auch die komplexe PTBS anspricht.

Im Folgenden sollen Prinzipien der Traumapä-
dagogik vorgestellt werden, an denen sich Pä-
dagog*innen in ihrer Arbeit orientieren können. 
Die Prinzipien wurden für die Zielgruppe von 
traumatisierten Kindern und Jugendlichen ent-
wickelt, sind aber anwendbar auf jegliche Ziel-
gruppen der pädagogischen Arbeit.

1. Korrigierende Beziehungserfahrungen

Das wichtigste Prinzip der Traumapädagogik 
liegt in der Möglichkeit, korrigierende Bezie-
hungserfahrungen zu ermöglichen. Indem Men-
schen in einem sicheren Umfeld Unterstützung 
und Verständnis erfahren, können sie lernen, 
schädliche Beziehungsmuster zu durchbrechen 
und gesündere Bindungsmuster zu entwickeln.

Ziel ist es, Resilienz und Selbstbestimmung zu 
stärken, gesunde Bindungen zu erleben und 
eine positive (selbststärkende) Veränderung im 
Verhalten, Denken und Fühlen einer Person zu 
bewirken. Korrigierende Beziehungserfahrun-
gen können also eine heilende und transformati-
ve Wirkung entfalten.

Merkmale korrigierender Beziehungserfahrun-
gen sind:

 Sicherheit und Vertrauen

 Akzeptanz und Empathie

 Unterstützung und Validierung
 von Emotionen

 Konsistenz und Verlässlichkeit

 Förderung von Autonomie

 Förderung von Selbstwertgefühl

Korrigierende Beziehungserfahrungen spielen 
eine entscheidende Rolle bei der Förderung von 
Heilung, Wachstum und Veränderung bei Men-
schen, die traumatische Erfahrungen gemacht 
haben.

3.2 Traumapädagogik und was 
wir aus ihr lernen (könnten)



16

2. Die „guten Gründe“

Menschen handeln aus „guten Gründen“ (Holz-
kamp). Diese beziehen sich auf die subjektiven 
und sozial vermittelten Motivationen, die Men-
schen dazu bringen, bestimmte Handlungen 
auszuführen.  Diese Gründe können von sozia-
len Normen, kulturellen Einflüssen, individuellen 
Erfahrungen, Emotionen und anderen Faktoren 
beeinflusst werden, unter anderem auch von 
traumatischen Erlebnissen.

Die „guten Gründe“ sind nicht als normative Be-
wertung gedacht, sondern vielmehr als Beob-
achtungskategorie: Was veranlasst Menschen 
dazu, auf eine bestimmte Art und Weise zu den-
ken, zu handeln oder zu fühlen? Sie sind eng mit 
dem sozialen Kontext und den darin gemachten 
Beziehungserfahrungen verbunden. Aus den 
konkreten sozialen Kontexten heraus ist es nach-
vollziehbar, dass Menschen bestimmte Über-
zeugungen als selbstverständlich oder sinnvoll 
wahrnehmen, auch wenn diese Überzeugungen 
nicht zwangsläufig ethisch „gut“ sind.

Wenn wir nach den „guten Gründen“ fragen, 
können wir eher die sozialen Einflüsse und Be-
dingungen zu erkennen, die das individuelle 
Denken und Handeln beeinflussen, wenn Men-
schen auf eine „von außen nicht nachvollziehba-
re Art und Weise“ handeln.

Eine Haltung als Pädagog*in, die immer die „gu-
ten Gründe“ sucht, wird weniger dazu tendieren, 
vorschnell mit Strafe oder Gewalt zu reagieren. 
Sie wird gleichzeitig achtsam dafür sein, früh-
zeitig selbst- oder fremdverletzendes Verhalten 
zu identifizieren, ohne den Grund in einer ge-
nuinen „Boshaftigkeit“ der Person zu suchen. 
Die „guten Gründe“ sind keine Entschuldigung 
für Handlungen, die anderen schaden. Sie die-
nen dem Verständnis und zeigen andere Hand-
lungsmöglichkeiten auf, z.B. angemessene und 
sinnvolle Konsequenzen, anstatt unmittelbar mit 
Strafe zu reagieren.

3. Zustimmungsprinzip

Das Zustimmungsprinzip basiert auf dem Res-
pekt vor der Autonomie und den individuellen 
Entscheidungen von Kindern und Jugendlichen 
in der alltäglichen pädagogischen Praxis. Egal, 
was gemacht wird, folgt dem Prinzip, dass die 
Kinder/Jugendlichen

 darüber informiert werden (Information), 
was gemacht wird,

 den Handlungsplan verstehen
(Verständnis)

 in den Handlungsplan einwilligen
(Einwilligung),

 diese Einwilligung freiwillig gegeben
wird (Freiwilligkeit) und

 der Schutz ihrer persönlichen Rechte
gewährleistet ist 
(Schutz der persönlichen Rechte).

Ein trauma-informierter Hintergrund des Zustim-
mungsprinzips ist, dass traumatisierte Kinder und 
Jugendliche in unerwarteten und uneinschätz-
baren Situationen getriggert werden können. 
Wenn Pädagog*innen immer dem Zustimmungs-
prinzip folgen, lernen traumatisierte Kinder/Ju-
gendliche darüber hinaus: „Meine Bedürfnisse 
und Grenzen werden ernst genommen“ und 
auch: „Ich hab die Verantwortung, sie auch rich-
tig zu formulieren“. Diese Erfahrung kann für Kin-
der und Jugendliche auch irritierend sein, wenn 
sie die wiederkehrende Erfahrung gemacht ha-
ben, dass ihre Grenzen nicht akzeptiert, ihre Be-
dürfnisse vernachlässigt und ihre Meinung nicht 
berücksichtigt wurde. Im besten Fall aber lernen 
Kinder und Jugendliche auch durch die Vorbild-
funktion, selbst nach Zustimmung zu fragen.



17

In stressigen oder emotional aufgeladenen Si-
tuationen, in denen Pädagog*innen befürchten, 
dass es „eskaliert“, kann vielleicht nicht immer 
die Ruhe aufgebracht werden, nach Zustim-
mung zu fragen oder Handlungsabsichten aus-
führlich anzukündigen und zu erklären. In sol-
chen Situationen ist es dennoch wichtig, dass 
die Kinder/Jugendlichen immer die Möglichkeit 
haben, selbstständig Entscheidungen zu treffen 
(Choice), ihre Stimme zu erheben und ihre Ge-
fühle auszudrücken (Voice) oder die Situation 
zu verlassen (Exit). Das bedeutet, in keiner Situ-
ation Zwang anzuwenden, trotz starker Emotio-
nalität zuzuhören, den Mund nicht zu verbieten 
oder anzuschreien und die Situation nicht mit 
Freiheitsentzug zu kontrollieren. Vielmehr kann 
mit den „guten Gründen“ erkannt werden, wovor 
sich die (traumatisierten) Kinder/Jugendlichen 
zu schützen versuchen.

Selbstverständlich sind solche Situationen nicht 
dazu geeignet, eine Konfrontation mit verletzen-
dem Verhalten der Kinder und Jugendliche zu 
thematisieren. Ein besserer Umgang wäre also, 
zunächst darauf zu achten, dass sich die Kinder/
Jugendlichen nicht selbst oder andere gefähr-
den und zu einem späteren Zeitpunkt in Ruhe 
mit den betroffenen Kindern/Jugendlichen in 
Austausch zu kommen.

Das Zustimmungsprinzip erkennt die Rolle der 
Bezugsperson in der Pädagogik (korrigierende 
Beziehungserfahrungen) an und nimmt Päda-
gog*innen gleichzeitig stärker in die Verantwor-
tung, ihr eigenes Verhalten und ihre Emotionen 
bewusst zu halten und zu regulieren.

Reflexionsfragen

Wann handle ich in meiner pädagogischen 
Praxis für meine Adressat*innen unvorhersehbar?

Wann löse ich möglicherweise Irritation 
oder Angst aus?

Wann fordere ich die Adressat*innen zu etwas 
auf, ohne sie vorher in meinen Handlungsplan 
mit einzubeziehen?

4. Selbstfürsorge

Daran anschließend kann Selbstfürsorge als es-
sentielle Priorität in der (trauma-)pädagogischen 
Praxis verstanden werden. Herausfordernde 
Situationen bedürfen einer besonders hohen 
persönlichen Nachsorge, insbesondere wenn 
Pädagog*innen mit starken Übertragungen und 
Gegenübertragungsgefühlen konfrontiert sind 
oder eigene Betroffenheiten aktiviert werden. In 
der Traumapädagogik gilt durch die korrigieren-
den Beziehungserfahrungen das Prinzip des 
Containments. Pädagog*innen nehmen beson-
ders belastende (und belastete) Beziehungen 
mit der Absicht in Kauf, bei der Bewältigung der 
Gewalterfahrungen zu unterstützen, die sie nicht 
ausgeübt haben und dennoch oft „zu spüren be-
kommen“. Das führt dazu, dass es ein Ungleich-
gewicht in der Beziehung gibt, weil die Geduld, 
Zugewandtheit und Fürsorge nicht gleicherma-
ßen gewürdigt wird. Das ist verbunden mit Frust, 
Enttäuschung und häufigen Ohnmachtserfah-
rungen.

Umso wichtiger ist hier also, dass Pädagog*in-
nen Selbstfürsorge betreiben, auf ihre eigenen 
Grenzen achten und sich selbst Unterstützung 
suchen.

Die vier vorgestellten Prinzipien sind unserer 
Meinung nach gute Orientierungspunkte für 
eine pädagogische Haltung in Bezug auf trans-
formative Gewaltprävention. Gleichzeitig fehlt 
in der Literatur der Traumapädagogik noch eine 
stärkere Thematisierung von gesellschaftlichen 
Machtverhältnissen und Intersektionalität. Mit ei-
nem kritischen Blick lässt sich auch herausarbei-
ten, dass viele Absichten der Traumapädagogik 
darin bestehen, Menschen in das bestehende 
System möglichst effektiv zu (re-)integrieren. Mit 
dieser kritischen Lesart lassen sich dennoch vie-
le Erkenntnisse der Traumapädagogik auch in 
einer emanzipatorischen Pädagogik anwenden.



18

Im Folgenden soll ein vertiefender Blick in die 
pädagogische Praxis geworfen werden, um die 
Leerstellen aufzudecken, die einer Transformati-
ven Gewaltprävention im Weg stehen.

Pädagogische Handlungsfelder sollen ein Ort 
der Gewaltprävention sein. Dennoch ist eher zu 
beobachten, dass pädagogische Handlungsfel-
der selbst Orte der Gewalt und Diskriminierung 
sind oder die Voraussetzungen nicht erfüllen, 
Prävention oder Intervention zu leisten.

Wir werden uns in diesem Kapitel zunächst fra-
gen, welche Formen von Gewalt in der pädago-
gischen Praxis auftreten, die ganz offensichtlich 
einem präventiven Ansatz entgegenstehen. Im 
Anschluss gehen wir auf (fehlende) Vorausset-
zungen einer Gewaltprävention ein und widmen 
uns daraufhin bestehenden Präventionsangebo-
te, deren Stärken, Defiziten und Ansatzpunkte 
für die Transformative Gewaltprävention.

In der (sozial-)pädagogischen Praxis wird das 
Thema Strafe oft nicht problematisiert oder the-
matisiert, sondern läuft als selbstverständlicher 
Bestandteil der Praxis im Alltag mit.

In der Fachliteratur ist seit den 1990ern eine 
Abkehr der strafenden Pädagogik zu finden 
(Richter, 2018, S. 128). Jedoch sind in der Praxis 
Strafen und Sanktionen ständig und überall zu 
beobachten.

Die Ausgangslage pädagogischer Settings ist 
immer ein Machtverhältnis von Pädagog*innen 
gegenüber ihrer Adressat*innen. Dieses Macht-
verhältnis muss kritisch reflektiert werden, denn 
ein ungleiches Machtverhältnis einer der größ-
ten Risikofaktoren für Gewalt.

Die Rechtfertigung von Strafe in der Pädagogik 
erfolgt oft unter der Begründung der Erziehung 
oder Disziplinierung. Es wird argumentiert, dass 
Strafe notwendig sei, um Verhaltensänderungen 
bei den Adressat*innen herbeizuführen oder ge-
wünschtes soziales Verhalten zu erzeugen (zu 
unserer Kritik siehe Kap. 2.2.1).

Viele Strafen und sozialen Sanktionen (vor die 
Tür schicken, Strafarbeit, aufs Zimmer schicken, 
ein harscher Kommentar…) werden von Päda-
gog*innen als „nicht schlimm“ eingestuft. Es 
bleibt unbewusst, dass diese die gleichen schä-
digenden Auswirkungen haben können, wie 
„offensichtlichere“ oder andere Formen von Ge-
walt.1

In pädagogischen Settings werden mehr Strafen 
für „Regelverstöße“ (z.B. Zuspätkommen, Laut 
sein) verhängt, als unbedingt als Antwort auf Ge-
walt, die von Jugendlichen ausgeht. Die Regeln, 
gegen die verstoßen wird, bleiben jedoch meist 
unerklärt oder unerklärlich („das ist halt so“), ihr 
Sinn oder Unsinn darf selten von Kindern/Ju-
gendlichen hinterfragt werden. Wenn wir jetzt 
danach fragen, wie Strafe in pädagogischen Set-
tings als Antwort auf zwischenmenschliche Ge-
walt funktioniert, ist dieser Hintergrund wichtig. 
Denn auch wenn Kinder/Jugendliche andere 
verletzt haben, bekommen sie selten eine dif-
ferenzierte Aufklärung oder werden in Konflikt-
situationen begleitet. Das gewaltvolle Verhalten 
wird von den Pädagog*innen selbst identifiziert, 
als „falsch“ bewertet und wie bei ganz anderen 
„Regelverstößen“ unmittelbar mit einer Strafe 
belegt.

Oftmals besteht kein Zusammenhang zwischen 
der Strafe und der konkreten Verletzung (z.B.: 
ein Kind muss vor die Tür gehen, wenn es ein 
anderes Kind geschlagen hat oder darf nicht mit 

4. Kritik der 
 pädagogischen Praxis

4.1 Strafende Pädagogik

1. Entsprechend unserer Definition stufen wir Strafe in der Pädagogik als
 eine Form von Gewalt ein. Selbstverständlich ist die „Absicht“, ob ge-
 straft oder willkürlich Gewalt angewendet wird, voneinander zu tren-

nen. Allerdings wollen wir hier nicht zu tief in die Diskussion über die 
Absichten einsteigen, sondern uns insbesondere mit den Wirkungen 
der Strafen und anderen Formen von Gewalt beschäftigen.



19

den anderen essen. Es wird nicht darauf geach-
tet, dass das Kind dem verletzten Kind zuhört 
oder sich entschuldigt.)

In der pädagogischen Praxis findet sich „Victim 
Blaming“ als zentraler Baustein der alltäglichen 
Legitimation von Gewalt/Strafe wieder. Den Kin-
dern/ Jugendlichen wird vorgeworfen, durch ihr 
Verhalten die „Strafe“ (Gewalt) selbst hervorge-
rufen zu haben. Sie könnten mit Sätzen wie „Du 
zwingst mich dazu, das zu tun“ (eigentlich: dir 
Gewalt anzutun) oder „Du lässt mir keine ande-
re Wahl“ konfrontiert werden, was die eigentli-
che Verantwortung von den gewaltausübenden 
Personen (hier Pädagog*innen oder Erziehungs-
personen) auf die betroffenen Personen (Kinder/
Jugendlichen) verschiebt.

Insgesamt ist es wichtig, sich bewusst zu ma-
chen, dass Strafe in der Pädagogik in vielen Fäl-
len Gewaltelemente beinhaltet. Die kritische Re-
flexion über die Anwendung von Strafe und die 
Suche nach alternativen Ansätzen ist für uns ein 
zentraler Aspekt in der Suche nach gewaltprä-
ventiven pädagogischen Haltungen.

Neben dem Strafen finden sich weitere Formen 
von Gewalt in der Pädagogik: Ausgrenzung, Be-
schämung, Entwürdigung, Anschreien, abwer-
tendes oder bevorzugendes Vergleichen mit 
anderen, Vernachlässigung, Diskriminierung, 
Zwang zum Essen, Schlafen oder Toilettengang, 
andere Formen der Nötigung, Zerren, Schubsen, 
Schlagen, Fixieren und Freiheitsentzug, unzurei-
chende Nähe-Distanz-Regulation, Gaslighting, 
psychische Gewalt (Erpressung, Drohung), Ig-
norieren von Übergriffen von Kindern/Jugendli-
chen untereinander (Peer-Gewalt), sexualisierte 
Gewalt und mehr (vgl. Maywald, 2019, S.41).

Nicht selten wird Gewaltverhalten oft als Reak-
tion aus Überforderung der Pädagog*innen ein-
gestuft (Maywald, 2019). Diese Überforderung 
wird in der Literatur „anerkennend“ wahrgenom-
men. Sie wird immerhin nicht entschuldigt. Sollte 

es „aus Überforderung“ zu Gewalthandlungen 
kommen, sollen die Ursachen der Überforde-
rung beseitigt werden (Maywald, 2019, S. 43, 45, 
51…). Was genau die Ursachen sind oder dass 
vielleicht weniger die Überforderung an sich, 
sondern das Berechtigungsdenken (Bancroft) 
der Pädagog*innen ursächlich für Gewaltaus-
übung ist, kommt in der Literatur zu kurz.

In der Praxis sehen wir sogar teilweise die sozia-
le Bestätigung von Gewalt („ich hätte mir auch 
nicht anders zu helfen gewusst“) und die Aus-
bleiben von Parteinahme für die betroffenen Kin-
der/Jugendlichen oder Verantwortungsübernah-
me unter Kolleg*innen.

Wir haben uns über unser Projekt hinweg ge-
fragt: Welche Formen von Gewalt in pädagogi-
schen Settings werden normalisiert?

Wir konnten beobachten, dass insbesondere 
Formen diskriminierender Gewalt auftreten (Ras-
sismus, Sexismus, Klassismus, Ableismus, Fett-
feindlichkeit, uvm.) Aber auch körperliche Grenz-
überschreitungen waren teilweise alltäglich. Ein 
„an die Schulter fassen“, ein „in die Haare fas-
sen“, eine „leichte Kopfnuss“, ein aufgedrängtes 
„Hand geben“ usw. Die Möglichkeit, einem mög-
lichen Übergriff ausgehend von Pädagog*innen 
zu widersprechen, hält sich in engen Grenzen. 
Die anwesenden anderen Kinder/Jugendliche 
dulden die Übergriffe aus (berechtigter) Sorge, 
ihr Widerspruch könnte zu Sanktionen führen.

Solche Situationen und Umgebungen sind na-
türlich kein geeignetes Setting für eine Gewalt-
prävention, aber immer noch Normalität. Es sind 
die Umstände, in denen die Vielzahl von einzel-
nen Präventionsangeboten stattfinden. Unserer 
Meinung nach fehlt es also, wenn wir nach einer 
transformativen Gewaltprävention suchen, an Bo-
den, auf dem diese Angebote wachsen können.

4.2 Gewalt in der
 pädagogischen Arbeit



20

Neben den bereits angesprochenen und einer 
Vielzahl von strukturellen Gründen, die eine 
gewaltpräventive Haltung behindern (ökono-
mischer und Leistungsdruck im Arbeitsalltag, 
Personalmangel, Überarbeitung, Ressourcen-
mangel etc.) sehen wir einige Gründe bei Pä-
dagog*innen selbst und in ihrer Ausbildung, die 
eine gewaltpräventive Haltung behindern.

 Das allgemeine Verständnis von Gewalt ist
verkürzt. Pädagog*innen übernehmen ein 
verkürztes gesellschaftliches Verständnis 
von Gewalt und den entsprechenden Um-
gang damit.

 Die mangelnde Auseinandersetzung mit-
den eigenen Gewalterfahrungen kann 
zu unreflektierten und überwältigenden 
(Trauma-)Reaktionen führen, die die Päda-
gog*innen in ihrer Handlungskompetenz 
einschränken.

 Eine fehlende Thematisierung der eige-
nen Gewaltausübung und diskriminie-
renden Verhaltens macht Pädagog*innen 
ignorant gegenüber ihrem eigenen Ver-
halten. Hier ist einer unserer zentralen 
Kritikpunkte angesprochen. Weder in der 
Theorie noch in der Praxis finden wir eine 
selbstkritische Reflexion der eigenen Rolle 
in Bezug auf Gewaltausübung oder Diskri-
minierung. Pädagog*innen werden oft als 
„neutral“ betrachtet. Viele Pädagog*innen 
haben ein Selbstbild, dass sie nicht dis-
kriminieren oder Gewalt ausüben, weil sie 
„die Guten“ sind. Oben haben wir versucht 
darzulegen, dass dieses Selbstbild das Ri-
siko birgt, dass Gewalt oder Diskriminie-
rung sehr wohl ausgeübt, aber verleugnet 
wird. Die Auseinandersetzung damit ist 
unseres Erachtens mindestens genauso 
wichtig, wie diejenige mit eigener Gewalt-
erfahrung. Oft sind diese Auseinanderset-

zungsprozesse mit Abwehr-, Scham- und 
Schuldgefühlen verbunden. Sie sind al-
lerdings eine wesentliche Voraussetzung 
für eine gewaltpräventive und verantwor-
tungsbewusste Haltung.

 Die individuellen Voraussetzungen sind
bedingt durch strukturelle und soziale 
Voraussetzungen. In der pädagogischen 
Ausbildung werden Fragen der eigenen 
Haltung, gesellschaftlichen Positionierung 
und der Integration eigener biographischer 
Erfahrungen häufig vernachlässigt. Fort-
bildungen zum Umgang mit traumatisier-
ten Adressat*innen oder zum Thema Ge-
waltprävention fehlen. Generell sind auch 
pädagogische Arbeitsfelder oft von einer 
ökonomischen Ressourcenknappheit (oder 
Ressourcenverknappung) betroffen. Es 
fehlt an Supervision oder auch Räumen für 
kollegiale Beratung. Neben den fehlenden 
Ressourcen ist aber auch oft eine fehlende 
Kultur der Achtsamkeit zu beobachten. Oft 
erfahren engagierte Pädagog*innen kei-
nen Rückhalt durch die Kolleg*innen, son-
dern machen gegenteilige Erfahrungen: Es 
herrscht ein falsches Selbstbild im Kolle-
gium („wir sind die Guten“) und der eigene 
Frust oder Scheiterns- und Ohnmachtser-
fahrungen werden mit „Lästern“ über Ad-
ressat*innen kompensiert.

4.3 Fehlende Voraussetzungen
 für eine gewaltpräventive
 Haltung



21

4.4.1 Gründe für Präventionsangebote 
in pädagogischen Handlungsfeldern

Zuerst: Warum braucht es Präventionsangebote?

Dass Präventionsangebote wichtig und notwendig 
sind, zeigen in erster Linie die Zahlen der stattfin-
denden Gewalt.

Fast jede dritte erwachsene Person in Deutsch-
land war in Kindheit oder Jugend mindestens 
einmal von Gewalt in der Kindheit betroffen (Witt 
et al., 2017). Dabei kommt sexualisierte Gewalt 
bei Mädchen deutlich häufiger vor als bei Jun-
gen, während das Risiko für diversgeschlechtli-
che Kinder in allen Fällen nochmal das der Mäd-
chen übersteigt (vgl. Weller et al., 2021, S. 5). 
Bei körperlicher und emotionaler Misshandlung 
sowie Vernachlässigung treten Geschlechterun-
terschiede in den Hintergrund. „Hierbei liegen 
die Prävalenzen jeweils bei 22,9 % (körperliche 
Misshandlung), 29,1 % (emotionale Misshand-
lung), 16,3 % (körperliche Vernachlässigung) und 
18,4 % (emotionale Vernachlässigung)“ (Maier, 
Bittner, 2022).2

4.4  Kritik und Defizite der
 Präventionsangebote

2. Fußnote: In der Literatur wird im Kontext von Kindern und Jugendlichen weiter
 hin oft von „Misshandlung” oder „Missbrauch“ gesprochen. Wir verwenden 

diese Begriffe nur, wenn wir auf vorliegende Studien referieren. Ansonsten sind 
wir dafür, Gewalt gegen Kinder und Jugendliche als Gewalt zu benennen.



22

Verschiedene Formen der Gewalt in der 
Strukturierung nach Maier, Bittner, 2022.

Körperliche 
Misshandlung

Emotionale/Psychische 
Vernachlässigung 
(auch: Unterlassene Fürsorge)

 Jegliche Anwendung von körperlicher Gewalt,
die zu körperlichen Verletzungen führt oder das 
Potenzial dazu hat; sexualisierte Gewalt, Zwang 
zum oder Entzug von Essen

 Ignorieren (Weghören, Wegschauen), keine emo-
tionale Fürsorge aufbringen, Unterlassene Be-
aufsichtigung, Aussetzen in gewalttätiges Um-
feld, nicht vor stattfindender Gewalt schützen, 
erzieherische Vernachlässigung (keinen Halt 
bzw. keine Struktur geben, keine Grenzen setzen, 
Parentifizierung), nicht ernst nehmen

 Isolieren, Terrorisieren, gezielter Liebesentzug,
Bestrafungen, Bedrohungen, Kontrolle, (willkür-
liche) Erniedrigung, Gaslighting, Anlügen, Mani-
pulation, emotionaler Missbrauch, emotionale 
Überforderung, Einsperren

Emotionale/Psychische 
Misshandlung

 Mangelnde Ernährung, Vernachlässigung der-
Körper-Hygiene, gesundheitliche und (zahn-)me-
dizinische Vernachlässigung (z.B. Wunden nicht 
versorgen, nicht zu Ärzt*innen bringen etc.), 
mangelnde, zu enge oder unhygienische Klei-
dung, keine körperliche Nähe zulassen oder ge-
ben, gesundheitsschädliche Unterbringung

Körperliche 
Vernachlässigung



23

In vielen Fällen treten mehrere Gewaltformen 
(hier: Misshandlungs- und Vernachlässigungsfor-
men) gleichzeitig auf (vgl. Witt et al., 2017). Eine 
vorliegende Gewaltform erhöht die Wahrschein-
lichkeit, dass auch weitere Formen von Gewalt 
erlebt werden (vgl. ebd).

Trotz einer Vielzahl unterschiedlicher Studien zu 
Gewalt gegen Kinder und Jugendliche mit kon-
tinuierlich hohen Zahlen, geht die WHO davon 
aus, dass 90 % der Fälle von Gewalt gegen Kin-
der nicht erkannt werden (vgl. Sethi et al., 2013).

Obwohl die Zahl der Präventionsangebote steigt, 
gibt es bei den vorliegenden Zahlen definitiv zu 
wenig Präventionsangebote.

Warum Präventionsangebote in 
pädagogischen Handlungsfeldern?

Eine Vielzahl von zwischenmenschlicher Gewalt 
findet in „privaten“ Nahbeziehungen statt, z.B. in 
der Familie oder in Partner*innenschaften. Der 
Schutz der Privatsphäre ist ein wichtiges Grund-
recht. Gleichzeitig bringt die starke Trennung 
des vermeintlich privatem vom öffentlichen Le-
ben mit sich, dass die ein großer Teil der statt-
findenden Gewalt nicht aufgedeckt wird und 
betroffene Personen keine Hilfe erfahren. Au-
ßerdem haben betroffene Personen vielfältige 
„gute Gründe“, nicht über die erfahrene Gewalt 
zu sprechen.

Pädagogische Handlungsfelder (Kindergarten, 
Schulen, Jugendhilfe, offene Jugendarbeit, …) 
sollten Orte sein, an denen Aufklärung über Ge-
walt, Unterstützung in Fällen von Gewalt und 
Prävention stattfindet. Einerseits und vor allem, 
weil dort viele (junge) Menschen erreicht wer-
den; andererseits weil diese Orte auch einen Bil-
dungs- und Erziehungsauftrag haben.

Es gibt viele gute Aspekte von Präventionsange-
boten. Vor allem diskriminierungssensible, femi-
nistische Angebote, ganzheitliche Selbstvertei-
digungs- und Selbstbehauptungsangebote (z.B. 
Wendo), Angebote von Beratungsstellen etc. Es 
finden sich teilweise gute Methoden, aus denen 
wir lernen konnten und die auch in unsere Arbeit 
mit einfließen.

Allerdings wollen wir uns im Folgenden den As-
pekten bestehender Präventionsangebote wid-
men, die unserer Meinung nach problematisch 
sind oder unzureichend bzw. überhaupt nicht 
thematisiert werden.

4.4.2 Hauptkritikpunkte
 Präventionsangebote

Ungenügende strukturelle Einbettung 
von Präventionsangeboten

In der Literatur besteht Konsens darüber, dass 
Prävention mehr sein muss als Einzelangebote 
(BJR, 2013, S. 7; BzGA, o.D., S. 2; Caspari, 2021, 
S. 33, Eßer, Rusack, 2020, S. 14 f.; Watzlawik et 
al., 2019, S. 21). Allerdings fehlt in der Praxis die 
Einbettung der Präventionsbemühungen oft auf 
struktureller Ebene (ebd.) Manche Institutionen 
haben zwar Schutzkonzepte oder -vereinba-
rungen, diese sind in der Vielzahl allerdings nur 
schriftlich, werden aber nicht gelebt (Caspari, 
2021, S. 246f.). Weil der seit ca. 2010 geführte 
Diskurs um Schutzkonzepte (Caspari, 2021, S. 
2f.) noch relativ jung ist, fehlt bei sehr vielen Ins-
titutionen die strukturelle Einbettung völlig.

Fehlende Sensibilität

Wir beobachten, dass es an Sensibilität im Um-
gang mit (potenziell) betroffenen Personen und 
traumasensiblen Sprechen über Gewalt fehlt. 
Dazu gehört auch, sensible aber wirksame Inter-
ventionen während des Präventionsangebots 
durchführen zu können. Besonders problema-
tisch wird es, wenn unsensibles Sprechen über 
Gewalt mit der Annahme passiert, dass es keine 
betroffenen Personen im Raum gibt. Nicht selten 
führt gerade die Annahme, es gäbe keine betrof-
fenen Personen im Raum, zu Triggern und der 
emotionalen Überforderung während Präven-
tionsangeboten, weil betroffene Personen das 
Gefühl haben, sie müssten ihre Betroffenheit 
verstecken.



24

Das Präventionsangebot ist ein wichtiger Raum 
dafür, dass betroffene Personen sich gesehen, 
gehört und ernst genommen fühlen – egal ob 
sie ihre Betroffenheit darin offenlegen (was in 
der Tat relativ häufig passiert) oder nicht. Päda-
gog*innen, die Präventionsangebote durchfüh-
ren sollten also immer damit rechnen, dass ihre 
Adressat*innen von Gewalt betroffen sind und 
dementsprechende Sensibilität aufbringen.

Verkürzung auf sexualisierte Gewalt

Wie oben anhand der Zahlen skizziert, sind die 
Formen der Gewalt, die betroffene Personen er-
leben, oft mit anderen Formen der Gewalt ver-
bunden. Präventionsangebote sind allerdings 
meist zugespitzt auf sexualisierte Gewalt sind 
und das Adressieren, die Verschränkung oder 
die Umwandlung in andere Formen von Gewalt 
fehlt.

Täter-Opfer-Dichotomie

Oft existiert bei Präventionsangeboten und auch 
in der Literatur, eine sehr dichotome „Täter/Op-
fer“-Trennung, die normativ mit „gut/böse“ be-
legt. Auch wenn es wichtig ist, Gewalt bewertend 
einzuordnen, kann die Trennung dazu führen, 
dass Menschen entweder von Gewalt betroffen 
sind oder Gewalt ausüben. In der Realität sind 
Menschen aber meistens beides: In irgendeiner 
Form betroffen und gewaltausübend.

Dabei ist nicht nur die Trennung logisch verkürzt, 
sondern auch die Stigmatisierung und Identifi-
zierung von Personen mit ihrem Gewalthandeln 
einerseits (die Person ist ein Täter) und ihrer Ge-
walterfahrung (die Person ist ein Opfer) anderer-
seits. Die betroffenen Personen werden mit dem 
Begriff und dem Verständnis „Opfer“ häufig auch 
in einer ohnmächtigen, passiven Position gehal-
ten. Die gewaltausübenden Personen hingegen 
bekommen keine Aussicht auf Wiedergutma-
chung oder Raum für Verhaltensveränderung, 
sondern die Aussicht auf Strafe und Ausgren-
zung, würden sie die Gewalt eingestehen.

Reproduktion geschlechtlicher Binarität

Neben der dichotomen Trennung „Täter/Opfer“ 
herrscht bei Präventionsangeboten ebenfalls 
häufig ein sehr binäres und stereotypes Denken 
in Bezug auf Geschlecht. Auch wenn anerkannt 
wird, dass Jungen betroffen sein können, bleibt 
die Ansprache oft in der Zuschreibung „Täter = 
männlich, Opfer = weiblich“ verhaftet. Das führt 
zu einer Reproduktion von heteronormativer 
Binarität einerseits und macht männliche und 
queere Betroffenheiten genauso unsichtbar wie 
die Gewaltausübung, die von Frauen und quee-
ren Menschen ausgeht.

Reproduktion diskriminierender Vorurteile

Die Reproduktion von Heteronormativität ist 
nicht die einzige gesellschaftliche Struktur, die 
in Präventionsangeboten wiederholt und ver-
festigt wird. Es werden bestimmte Bilder von 
„Täter*innen“ produziert, die nicht selten eine 
rassistische, klassistische oder auch transmiso-
gyne Konnotation haben. Sexismus und Ableismus 
wird oft bei den „Opfer-Bildern“ reproduziert.



25

Unterkomplexes Verständnis von Gewalt

Nicht selten wird ein unterkomplexes oder dis-
kriminierendes Verständnis von Gewalt den Prä-
ventionsangeboten zugrunde gelegt, wie z.B. 
die „sexuellen Triebe”, „die andere Kultur” oder 
„das bildungsferne Umfeld“ von gewaltausüben-
den Personen etc.

Unrealistische Bilder von 
zwischenmenschlicher Gewalt

Unserer Meinung nach kommt in den Methoden 
der Präventionsangebote oftmals auch zu kurz, 
wie Gewalt in Nahbeziehungen realistisch aus-
sehen kann (kleinschrittig, ambivalent, wider-
sprüchlich) und wie sie sich „anbahnen“ kann 
(Täter*innenstrategien). Außerdem fehlt oft der 
Raum, anzusprechen, dass es auch Ambivalen-
zen im Erleben von Gewalt gibt („was mache 
ich, wenn ich die Person liebe, die mich schlecht 
behandelt?“).

Die fehlende Prävention in 
Präventionsangeboten

Ein weiteres logisches Problem von vielen Prä-
ventionsangeboten ist, dass sie eigentlich Inter-
ventionsmöglichkeiten aufzeigen. Es wird the-
matisiert, Nein zu sagen, die eigenen Grenzen 
zu verteidigen, sich zu wehren oder Hilfe zu ho-
len. Eigentlich richten sich die Methoden also an 
Situationen aus, wenn die Gewalt „gerade statt-
findet“ oder bereits stattgefunden hat. Es fehlt 
ein Thematisieren von Schutz- und Risikofakto-
ren, bevor die Gewalt stattfindet.

Verantwortungsverschiebung in Richtung 
betroffene Personen

Häufig sind Präventionsangebote sind als Selbst-
verteidigungskurse konzipiert. Sie thematisieren 
Situationen, in denen sich potenziell betroffene 
Personen akut wehren müssen. Solche Angebo-
te sind wichtig und haben dennoch einen prä-
ventiven Effekt, wenn sie das Selbstbewusstsein 
der Teilnehmer*innen stärken und die Selbstsi-
cherheit, Nein sagen zu dürfen und können. Ein 

problematischer Aspekt bleibt allerdings, wenn 
solche Angebote alleine stehen: die Verantwor-
tung zur Verhinderung von Gewalt (also Präven-
tion) wird bei der (potenziell) betroffenen Person 
gesucht.

Fehlende Thematisierung von 
Gewaltausübung bei den Adressat*innen

Nicht nur in Bezug auf Pädagog*innen, sondern 
auch bei den Adressat*innen fehlt bei Präven-
tionsangeboten oft das Thematisieren eigener 
Gewaltausübung. Man könnte sagen, dass in den 
z.B. Workshops nur „die eine Seite der Medaille“ 
aufgezeigt wird. Dabei läge ja genau in der Fra-
ge „Wie werde ich nicht gewaltausübend?“ der 
Kern von Prävention.
Wenn es doch thematisiert wird (häufig dann nur 
bei Jungs/jungen Männern), bleibt es eher bei 
der moralischen Verurteilung, anstatt sich auf 
die Suche nach Gründen (Überzeugungen, Be-
rechtigungsdenken (siehe Bancroft, 2021)) und 
Handlungsalternativen, wie z.B. „Umgang mit 
Zurückweisung“ oder „Emotionsregulation“ zu 
machen.

Verhältnis Präventionsangebote zur Polizei

Nicht selten gehen Präventionsangebote, z.B. 
an Schulen von der Polizei aus. Selbst wenn das 
nicht der Fall ist, spielt die Polizei in Präventions-
angeboten früher oder später eine Rolle. Sie 
werden als die Instanz dargestellt, an die sich 
betroffene Personen wenden, wenn sie durch 
Strafe der gewaltausübenden Person Gerechtig-
keit erlangen wollen. Dieser Umstand ist aus vie-
len Gründen problematisch. Leider können wir in 
dieser Handreichung nicht tief genug auf die vie-
len Dimensionen der Kritik an der Polizei im Zu-
sammenhang mit zwischenmenschlicher Gewalt 
eingehen. Als Literatur empfehlen wir:  Melanie 
Brazzell [Hg.] (2019) „Was macht uns wirklich si-
cher?“, und Christina Clemm (2020) „Aktenein-
sicht“. Der aus unserer Perspektive wichtigste 
Grund in Bezug auf Präventionsangebote ist al-
lerdings, dass zu wenig Aufklärung über die Kon-
sequenzen einer Anzeige bei der Polizei für die 
betroffene Person besteht.



26

„Alleinige Aufgabe und Ziel der Strafver-
folgungsbehörden ist die Strafverfolgung – 
nicht der Schutz des Kindes – und bei Sexual-
delikten handelt es sich um „Offizialdelikte“, 
die bei Kenntnisnahme durch die Polizei von 
Amts wegen verfolgt werden und dann von 
niemandem mehr gestoppt werden können 
[...] Tatsächlich ist es aber so, dass Strafver-
fahren in solchen Fällen nur sehr selten über-
haupt zum „Erfolg“ führen: Schon bei den 
geringsten Zweifeln an der Schuld der*des 
mutmaßlichen Täter*in, muss ein Freispruch 
erfolgen („in dubio pro reo“ = im Zweifel für 
den Angeklagten). Rund 75 % der wegen 
des Verdachts einer Sexualstraftat einge-
leiteten Verfahren werden, meist bereits im 
Ermittlungsverfahren, eingestellt. [...] Hinzu 
kommt, dass die Aussage der betroffenen, 
minderjährigen Hauptbelastungszeug*innen 
im Strafverfahren den Dreh- und Angelpunkt 
der Beweisführung und damit auch eine 
zentrale Angriffsfläche für die Strafverteidi-
gung bildet. [...] Besonders problematisch 
kann dies für die betroffenen Kinder werden, 
wenn es sich bei dem*der Tatverdächtigen 
um eine den Kindern und Jugendlichen na-
hestehende Person handelt. Die Verletzten 
wollen zwar, dass der Missbrauch aufhört, 
aber der*dem Tatverdächtigen möglicher-
weise nicht schaden [...] Gerade bei Jugend-
lichen entsteht oft der Wunsch eine Strafan-
zeige zurückzuziehen – vor allem, wenn sie 
realisiert haben, was alles auf sie zukommt, 
z. B. dass sie ausführlich aussagen müssen, 
während die*der Angeschuldigte das Recht 
hat, zu den Vorwürfen zu schweigen. Dies ist 
nach der Anzeigeerstattung nicht mehr mög-
lich. Dann müssen sie da durch – komme 
was wolle. Eine Einstellung des Verfahrens 
kann frühestens durch die Staatsanwalt-
schaft nach Prüfung der Ermittlungsergeb-
nisse erfolgen und Strafermittlungen können 
sich über Monate oder gar Jahre ziehen, in 
denen das Opfer weiter ungeschützt ist [...] 
Bisweilen sind die Einstellungsbescheide 
dann leider auch immer noch wertend in Be-
zug auf die von den Betroffenen geäußerten 
[„zweifelhafter“] Aussagen, was zu [...] tiefe[r] 
Beschämung bis hin zu suizidalen Krisen 
[führen kann].“ (Kliemann, 2023, S. 10ff.)

Diese und ähnliche Ausführungen lassen sich in-
zwischen in einer Vielzahl von Studien im Bereich 
des Kindesschutzes finden. Gleichzeitig ist die 
Realität im Klassenzimmer oder pädagogischen 
Praxisfeld häufig von einer anderen Annahme 
geprägt: Die Polizei und die Gerichte würden im 
Sinne der betroffenen Person handeln.

Die Notwendigkeit zur Anzeige wird gleichzeitig 
aber nicht unbedingt damit begründet, dass die 
betroffenen Personen davon einen direkten Vor-
teil hätten. Vielmehr begegnen uns ausgehend 
von Pädagog*innen und Erziehungsberechtig-
ten Argumente wie: „Wenn du ihn nicht anzeigst, 
kann er das ja immer weiter machen“. Hierbei 
wird den betroffenen Personen ein unzumutba-
rer emotionaler, moralisierender Druck auferlegt 
und die Verantwortung an der „Verhinderung 
von weiterer Gewalt“ gegeben.

Zusammenfassen lässt sich beobachten, dass, 
selbst wenn die Polizei nicht direkt (oder in die 
Fallbeispiele der Präventionsangebote) invol-
viert ist, die strafrechtliche Verfolgung eine un-
problematisierte Selbstverständlichkeit bleibt. 
Es wird als das Vorgehen dargestellt, das not-
wendig ist, wenn es zu „strafbaren Formen“ von 
(sexualisierter oder körperlicher) Gewalt kommt. 
Die Aufklärung über Folgen für betroffene Per-
sonen fehlt häufig.

Strafende Gerechtigkeit

Generell folgt das Gerechtigkeitsverständnis 
von Präventionsangeboten häufig einer Idee 
von strafender Gerechtigkeit. Das ist nicht ver-
wunderlich, aber wie oben ausführlich beschrie-
ben unserer Meinung nach nicht geeignet, die 
Ursachen von Gewalt zu beleuchten und Ge-
waltkreisläufe zu durchbrechen. Mit der „trans-
formativen Gewaltprävention” wollen wir auch 
das erreichen: Das Gerechtigkeitsverständnis 
von Prävention verändern.



27

Fehlende Perspektive auf die Rolle 
des Umfeldes

Dabei folgen wir einem Verständnis von Trauma 
als Prozess, in dem das Umfeld eine wesentliche 
beteiligte Rolle spielt. Oft wird das Umfeld als 
eine „neutral“ und „außenstehend“ betrachtet. 
Das Umfeld hat dann die Rolle, zu dulden oder 
zu bestrafen, je nachdem, wie die Bewertung 
der Gewalt aussieht. Selten wird gesehen, dass 
die Handlungen oder unterlassenen Handlun-
gen des Umfeldes wesentlich dazu beitragen, 
wie die Gewalterfahrung von betroffenen Perso-
nen verarbeitet und integriert werden kann oder 
selbst gewaltförmig sein können. Die Themati-
sierung und Einordnung der Rolle des Umfeldes 
fehlt in den allermeisten Präventionsangeboten 
komplett.

Fehlende Verantwortungsübernahme

Damit verbunden fehlt auch der Aspekt der Ver-
antwortungsübernahme als Umfeld oder Ange-
hörige*r. Bei Gewalt gegen Kinder findet sich 
dieser Aspekt zwar noch häufiger, insbesonde-
re wenn es um den Schutz vor weiterer Gewalt 
geht; umso älter die Adressat*innen, desto we-
niger Verantwortungsübernahme wird vom Um-
feld erwartet. Erwachsene Betroffene sehen sich 
in der Eigenverantwortung, mit der Gewalterfah-
rung umzugehen. Dabei stellt Gewalterfahrung 
oft und Traumatisierung per Definition eine Form 
von Überforderung dar, die alleine nicht bewäl-
tigt werden kann.

Generell fehlt häufig allein schon die Idee von 
Verantwortungsübernahme. Neben Dulden oder 
der individuellen Unterstützung von betroffenen 
Personen ergeben sich durch die Idee der Ver-
antwortungsübernahme dabei so viele Hand-
lungsoptionen, die Menschen ergreifen können. 
Und weil Gewalt die allermeisten Menschen mit 
einem Gefühl von Ohnmacht zurücklässt, ist 
es Aufgabe der Präventionsangebote, solche 
Handlungsmöglichkeiten aufzuzeigen.

Diese Liste von Kritikpunkten trifft natürlich nicht 
auf alle Präventionsangebote zu. Sie ist vielmehr 
eine Sammlung von verschiedenen Defiziten, 

die wir identifizieren konnten und problemati-
sieren wollten. Die Kritik richtet sich auch nicht 
an Pädagog*innen in der Praxis von Präventions-
angeboten, sondern ist als Beitrag zu einer Dis-
kussion gedacht, wie diese Angebote gestaltet 
werden könnten, um tiefgreifender das Ziel zu 
verfolgen, nämlich die Prävention von Gewalt.

Wir sind in der Praxis immer von verschiede-
nen Faktoren begrenzt (Zeit, Ressourcen..) und 
können nicht alles umsetzen. Die Liste kann zur 
Orientierung genutzt werden, welche Aspekte 
in den einzelnen Angeboten mehr thematisiert 
werden soll, oder welche Aspekte in den päd-
agogischen Alltag mit einfließen können, insbe-
sondere wenn es dort zu Grenzüberschreitun-
gen oder Formen von zwischenmenschlicher 
Gewalt kommt.



28

5. Transformative 
Gewaltprävention

5.1 Konzept und Ansatz Transfor-
 mative Gewaltprävention

Nach dieser ausführlichen theoretischen Hinfüh-
rung stellen wir im folgenden Kapitel zuerst das 
Konzept bzw. den Ansatz der Transformativen 
Gewaltprävention vor. Im zweiten Teil des Kapi-
tels berichten wir von der Umsetzung in unse-
rem Praxisprojekt und deren jeweiligen Inhalte, 
Methoden, Reflexionen und Erkenntnisse.

Aufbauend auf den ausgeführten Kritiken an 
Strafen, Ansätzen der Traumapädagogik und 
Theorie der sequentiellen Traumatisierung, An-
sätzen der Transformativen Gerechtigkeit und 
Kollektiven Verantwortungsübernahme und ei-
ner Kritik an strafender, gewaltvoller Pädagogik 
sowie Defiziten in Präventionsangeboten entwi-
ckelten wir unser Konzept der „Transformativen 
Gewaltprävention“, das sich beständig weiter-
entwickelt. Unserem Verständnis von Gewalt-
prävention liegt zugrunde, dass die Verantwor-
tung für Verhinderung und Abbau von Gewalt 
nicht eine individuelle, sondern kollektive und 
gesellschaftliche Aufgabe und Verantwortung 
ist. Es geht nicht nur um die Verhinderung von 
Gewalt, sondern auch um den Aufbau eines Mit-
einanders, das widerständig gegenüber zwi-
schenmenschlicher Gewalt ist. Als transforma-
tiv bezeichnen wir das Konzept, weil es zu einer 
gesellschaftlichen Transformation beitragen soll: 
Zur Überwindung von Herrschaftsstrukturen und 
Gewaltformen und für solidarische, verantwor-
tungsvolle Beziehungsweisen.

Transformativ-gewaltpräventive Haltung

Das Konzept „Transformative Gewaltprävention“ 
funktioniert nicht ohne eine entsprechende Hal-
tung. Es ist keine technische Lösung. Dement-
sprechend sind wir oben auf verschiedene Vor-
aussetzungen eingegangen, die Pädagog*innen 
mitbringen sollten, wenn es um einen anderen 

Umgang mit Gewalt geht. Wir kommen zurück auf 
das oben mehrfach betrachtete Zitat: „Gewalt ist 
eine Sprache, die wir alle gelernt haben“ (RES-
PONS, 2018, S. 35). Was für eine Sprache müs-
sen wir sprechen, wenn wir diese Sprache der 
Gewalt stückweise ver-lernen wollen? Für uns ist 
klar, dass die eigene Haltung und Selbstreflexion 
zu diesem Lernprozess dazu gehört.

Im Gegensatz zu anderen Präventionsangebo-
ten, in denen die Rolle der Pädagog*innen aus 
den Gewaltverhältnissen oft ausgeklammert 
werden, bezieht die transformative Gewaltprä-
vention Pädagog*innen als Beteiligte in einem 
größeren transformativen Prozess mit ein. Die 
Anerkennung, dass wir alle potentiell Gewalt 
ausüben können, macht es möglich, sich selbst 
zu involvieren und aus dieser Position heraus die 
eigenen Handlungsmöglichkeiten zu erkennen. 
Dazu gehört es, eine Kultur wachsen zu lassen, 
die fehlerfreundlich und kritikfähig ist – im Kol-
legium, gegenüber den Adressat*innen und mit 
sich selbst.

Das in Kapitel 2.3 eingeführte Konzept der kol-
lektiven Verantwortungsübernahme führt uns 
von den kleinen, alltäglichen Praxen ins große 
Ganze. Verantwortungsübernahme findet statt, 
wenn wir bei Streitigkeiten und Gewalt interve-
nieren und deeskalieren, wenn wir uns entschul-
digen, wenn wir mit unseren Freund*innen in 
Konflikt bleiben, anstatt uns abzuwenden, wenn 
wir zuhören und für Menschen da sind. Diese 
Fähigkeiten können wir bestärken, einüben und 
trainieren, wie einen Muskel.



29

Strukturelle Voraussetzungen, 
die eine transformativ-gewaltpräventive 
Haltung unterstützen

 Thematisierung der individuellen Voraus-
setzungen in der Ausbildung

 Ausreichend Ressourcen für Fortbildungen

 Umfassendes Wissen über gesellschaftliche
Macht- und Gewaltverhältnisse (auch Struk-
turen von Diskriminierung)

 Selbstachtsamkeit und Selbstkenntnis, um
die eigene Handlungsfähigkeit und die 
Grenzen der eigenen Kompetenz einschät-
zen zu können (Professionalität)

 Auseinandersetzung  mit  eigener Diskri-
minierungs- und Gewalterfahrung, ggf. 
Traumatisierungen.

 Selbstschutz und Selbstfürsorge als Priorität

Individuelle Voraussetzungen für eine 
transformativ-gewaltpräventive Haltung

Soziale Voraussetzungen, die eine 
transformativ-gewaltpräventive Haltung in 
einen sozialen Zusammenhang einbetten

 Kultur der Achtsamkeit unter
den Kolleg*innen

 Geteiltes Verständnis von Gewalt und Dis-
kriminierung und offener Austausch aus 
verschiedenen Perspektiven

 Reflexion eigener gesellschaftliche Position
(insb. Privilegien)

 Auseinandersetzung mit eigenem diskrimi-
nierendem Verhalten

 Selbstreflexion eigener Gewaltausübung in
der Vergangenheit

 Selbstreflexion eigener grenzüberschrei-
tenden oder gewaltvollen Handlungsmuster 
(insb. In Stresssituationen)

 Offenheit für eigenes Nicht-Wissen

 Ausreichend Ressourcen für Versorgungs-
strukturen der Mitarbeiter*innen (Team-Be-
sprechungen, Supervision, etc.)

 Gemeinsames (trauma-)pädagogisches Ver-
ständnis und offener Austausch darüber 

 Kollegiale Unterstützung und Beratung in
schwierigen Fällen



30

Unser Projekt bestand aus drei Praxisfeldern, in 
denen wir mit dem Ansatz der Transformativen 
Gewaltprävention gearbeitet haben:

Workshops mit Jugendlichen 
an Schulen

Multiplikator*innenseminar für 
(Sozial-)Pädagog*innen

Empowerment-Workshop für 
gewalt-betroffene Personen

Für die Workshops mit Jugendlichen an Schulen 
legen wir einen Schwerpunkt auf sexualisierte 
Gewalt. Grund dafür ist nicht nur, dass Schulen 
unter „Gewaltprävention“ meist nur „Prävention 
sexualisierter Gewalt“ verstehen, sondern auch, 
weil es für die Zielgruppe ein besonders relevan-
tes Themenfeld ist. Jugendliche sind besonders 
gefährdet, sexualisierte Gewalt zu erleben. Nach 
Statistik erleben „2/3 aller jungen Menschen [...] 
Grenzüberschreitungen durch Partner*innen“ 
(bff, o.D.) in ihren ersten sexuellen Beziehungen. 
Mädchen, junge Frauen und trans* Personen 
sind besonders gefährdet (bff, o.D.; Freund (o.D.), 
S. 40).

Die Unterstützung von Jugendlichen in der 
Gestaltung von liebevollen Beziehungen und 
Handlungs- und Sprechfähigkeit bei Grenzüber-
schreitungen halten wir für einen essentiellen 
Baustein von Prävention. Damit eingeschlossen 
sind romantische, sexuelle aber auch freund*in-
nenschaftliche Beziehungen.

Die im Präventionsangebot besprochenen Dyna-
miken sexualisierter Gewalt lassen sich auf ver-
schiedene Formen der Gewalt übertragen und 

weiterdenken. Zudem verschränken sich häufig 
verschiedene Formen von Gewalt, wie z.B. psy-
chische Gewalt (Manipulation) und sexualisier-
te Gewalt. Unser Anspruch ist es also, das Prä-
ventionsangebot nicht auf sexualisierte Gewalt 
zu verkürzen, aber zielgruppen-entsprechend 
auszurichten und von dort aus die Komplexität 
sichtbar zu machen. Wichtig ist hierbei auch zu 
beachten, keine Hierarchien der Gewaltformen 
herzustellen, sondern die Entscheidung, einen 
bestimmten Ausgangspunkt zu wählen, vielmehr 
pragmatisch zu begründen und auf die zielgrup-
penspezifische Relevanz hinzuweisen.

Voraussetzungen & Freiwilligkeit

Wir haben drei zweitägige Workshops durch-
führen können. Zuerst konnten Schüler*innen 
freiwillig und klassenübergreifend aus einer 11. 
Stufe eines Gymnasiums gewonnen werden. Bei 
diesem Gymnasium gab es zuvor ein Schüler*in-
nen-Projekt zum Thema sexuelle Belästigung 
und Gewalt. Das zweite Mal war in Absprache 
mit den Lehrkräften eine ganze 9. Klasse einer 
Mittelschule (mit Deutsch als Fremdsprache) 
„verpflichtet“. Zuletzt hat eine ganze 11. Klasse ei-
nes Gymnasiums teilgenommen, wobei sich ein-
zelne Schüler*innen die Auseinandersetzung mit 
der Thematik ausdrücklich gewünscht hatten.

Die unterschiedlichen Voraussetzungen und 
Grade der Freiwilligkeiten haben sich auf den 
Workshop in verschiedenen Vor- und Nachtei-
len ausgewirkt. Bei der freiwilligen Teilnahme 
kamen hauptsächlich die Menschen mit Vorwis-
sen, die selbst von Gewalt und Diskriminierung 

5.2 Erkenntnisse aus dem Projekt

1

2

3
5.2.1 Workshops mit Jugendlichen



31

betroffen sind (in unserem Fall z.B. ausschließ-
lich Mädchen). Mit diesen Teilnehmer*innen war 
ein intensives, motiviertes Arbeiten möglich und 
es entstand  schnell ein safer space, in dem 
Schüler*innen ihre eigene Betroffenheiten teilen 
konnten und Empathie erfahren haben.

Wir halten es für eine Grundvoraussetzung, 
Menschen nicht zu einer Auseinandersetzung 
mit dem Thema Gewalt zu zwingen. Zum einen 
können wir nie wissen, welche guten Gründe 
(s.o. Kap. 3.2) Menschen haben, sich entzie-
hen zu wollen. Zum anderen widerspricht ein 
Zwangskontext den Werten und Inhalten unse-
rer Bildungsarbeit, in der wir Gewalt überwinden 
möchten.

Wir können nicht authentisch über Konsens 
sprechen, wenn wir Jugendliche zur Anwesen-
heit zwingen. Daher ist es auch in den “unfreiwil-
ligen” Kontexten wichtig, die Möglichkeit zu bie-
ten, jederzeit den Raum zu verlassen (siehe Kap. 
3.2 Choice-Voice-Exit) und eine große Sensibi-
lität dafür zu haben, was Jugendliche mit ihrer 
Sprache auszudrücken versuchen.

In freiwilligen Angeboten sehen wir den Nach-
teil, dass insbesondere (aber nicht nur) männ-
liche Jugendliche aus verschiedenen Gründen 
(„lächerlich“) nicht teilnehmen wollen. Aufgrund 
von noch stärkerer Tabuisierung und Scham ist 
insbesondere für betroffene männliche Jugend-
liche  unwahrscheinlich, den Raum genauso zu 
nutzen wie betroffene weibliche Jugendliche.

Inhalte

In den 2-tägigen Workshops nähern wir uns von 
verschiedenen Richtungen dem Thema Gewalt. 
Die Inhalte unterscheiden sich an Dichte und 
Theorie je nach Altersstufe und ggf. sprachlichen 
Barrieren. Durch die Gestaltung der Methoden 
werden die Inhalte von den Jugendlichen haupt-
sächlich selbst erarbeitet und von den Bildungs-
referent*innen lediglich ergänzt, eingeordnet 
und mit kleinen Inputs unterfüttert.

Was ist Gewalt? 
Wer entscheidet, ob etwas Gewalt ist?

Mit der Methode des „Gewaltbarometers“, bei 
der die Jugendlichen sich nach vorgelesenen 
Situationen aufstellen auf einem Spektrum von 
„Gewalt“ bis „keine Gewalt“ wird deutlich, dass 
Gewalt nicht nur körperlich, sondern auch verbal, 
psychisch und digital sein kann. Die Aufstellung 
macht unterschiedliche Einschätzungen sichtbar. 
Die Jugendlichen können über ihre unterschied-
lichen Einschätzungen in Austausch kommen 
und die Referent*innen bewerten die Position 
auf dem Barometer nicht. Im Laufe der Beispiele 
und Diskussionen soll deutlich werden, dass Ge-
walt immer subjektiv ist und die Definition, ob 
es sich um Gewalt handelt oder nicht, bei den 
betroffenen Personen liegt.

Mit Hilfe der Situationen arbeiten wir außerdem 
Orte der Gewalt heraus. Dabei wird klar, dass die 
häufigsten Orte der Gewalt, das Zuhause und 
Nahbeziehungen, nur am Rande wahrgenom-
men werden. Jugendliche werden eher darauf 
vorbereitet, Gewalt im öffentlichen Raum zu er-
warten.

Da Gewalt nicht immer, aber sehr oft entlang 
gesellschaftlicher Machtverhältnisse ausgeübt 
wird, setzen wir uns mit der alltäglichen Auswir-
kung von Sexismus, Rassismus und andere For-
men von Diskriminierung auseinander.

Ein wichtiger Baustein von Prävention ist die 
Stärkung der Wahrnehmung der eigenen Gren-
zen und Körpersignale.



32

Wie bemerke ich meine eigene Grenzen? Wo 
und wie in meinem Körper merke ich, wenn ich 
mich unwohl fühle?

Ergebnisse der Jugendlichen „Körpersignale, 
die zeigen, dass etwas mir nicht gut tut“:

Schwitzige Hände - Atmen fällt schwer - Keh-
le zuschnüren – Zittern – Herzklopfen – Kopf-
schmerzen - leise werden - alles zieht sich zu-
sammen – verkrampft - schweres Körpergefühl 
– Schwindel – Übelkeit – Bauchschmerzen - in-
stabile Balance - Neurodermitis

Und wie kann ich die Grenzen anderer Men-
schen bemerken? Da das nicht so leicht ist, und 
wir nie genau wissen, wie Menschen ihr Unwohl-
sein ausdrücken, sprechen wir über Konsens, 
Nein sagen und Nein annehmen – und üben 
spielerisch „Nein“ und „Stopp“ zu sagen und zu 
hören.

Häufig wird sexualisierte Gewalt bagatellisiert, 
obwohl die Folgen für Betroffene oft einschnei-
dend und in vielen Fällen traumatisierend sind. 
Ein Input zu (möglichen) psychosozialen Folgen 
von Gewalt kann Jugendlichen möglicherweise 
helfen, ihre eigenen psychischen Belastungen 
einzuordnen oder Verständnis für psychisch be-
lastete Freund*innen zu entwickeln.

Wissen über Täter*innenstrategien, insbeson-
dere Manipulationsstrategien, die durch einen 
Ausschnitt einer Jugendserie gemeinsam erar-
beitet werden, kann Jugendliche bestärken, Ma-
nipulation in Beziehung oder Flirts zu erkennen, 
gemeinsam zu verurteilen und sich vor Gewalt 
zu schützen.

Anhand von Beispielsituationen gehen die Ju-
gendlichen in den Austausch, wie sie damit um-
gehen können, wenn sie Grenzüberschreitun-
gen im Umfeld bemerken.

Wie kann ich Freund*innen unterstützen, wenn 
sie mir von Gewalterfahrung erzählen? Was 
kann ich tun, wenn ich eine Grenzverletzung 
im Freundeskreis beobachte? Welches Verhal-
ten als Freundeskreis wäre cool?

Ergebnisse der Jugendlichen: „Möglichkeiten, 
Betroffene zu unterstützen“

Empathie für Betroffene, Begleitung anbieten, 
beiseite stehen, Selbstbewusstsein stärken, 
ernst nehmen; unterstützen bei dem, was die 
Person braucht; zuhören, Scham- und Schuld-
gefühle abmildern, ruhig kommunizieren, ab-
lenken, dabei helfen, sich professionelle Hilfe 
zu holen, intervenieren wenn andere Menschen 
darüber sprechen, scheiß Verhalten von Umfeld 
ansprechen; nur mit Zustimmung der Betroffe-
nen Person: öffentlich verurteilen, was passiert 
ist, die Gewalt ausübende Person konfrontieren

Gewalt und eigene Grenzüberschreitung sind 
Themen, die häufig mit unangenehmen Gefüh-
len verbunden sind, mit Abwehr, Schmerz und 
Scham. Ein ressourcenorientierter Fokus auf die 
Qualität der eigenen Beziehungen ermöglicht es, 
ein positives Verständnis für Verantwortung zu 
entwickeln. Dafür, für sich selbst und zusammen 
mit dem Umfeld sicherere Räume und schöne 
und unterstützende Beziehungen zu pflegen.



Ausgewählte Methoden
1. Übung: Was sagt mein Körper?

Ablauf:

Gruppengröße: beliebig
Alter:                  ab 6 Jahren
Dauer:                ca. 35 min

Alle Teilnehmer*innen bekommen Papier, 
können sich Stifte aussuchen (mind. 
Zwei verschiedene Farben)

Anleitung: malt euren/einen Körperum-
riss auf das Blatt. Ich werde Fragen vor-
lesen und ihr könnt selbst entscheiden, 
ob ihr schreiben oder malen wollt.

Einzelarbeit 
(je 8 Min zu jeder Frage)

„Wo und wie in meinem Körper merke ich,   
dass mir was nicht gut tut? Oder, dass 
etwas zu schnell geht? Das ich mich un-
wohl fühle?“ (das kann bei manchen z.b. 
sein, das etwas schwer im Bauch liegt, 
oder das der Hals eng wird,...)

„Wo und wie in meinem Körper merke 
ich, dass mir was gut tut? Das alles ge-
nau richtig ist?“

1

2

3

4

5

6

33

Materialien: Buntstifte, weißes Papier
Ziel:              Körperwahrnehmung stärken, 
                     eigene Grenzen bemerken

Austausch in Kleingruppen 
(2-3 Menschen)

Wer möchte, kann in der großen Grup-
pe teilen – hattet ihr Gemeinsamkeiten, 
Unterschiede?

kleiner Input: „der Körper hat meistens 
klare Signale, aber wir haben nicht im-
mer gelernt, darauf zu hören, weil wir z.B. 
niemanden verletzen möchten, wir nicht 
glauben können, dass Menschen so was 
machen, wir manipuliert werden etc. “

Präventionsbotschaften setzen:

Deine Gefühle zählen!

Dein Körper gehört dir! 
(Angenehme vs. Unangenehme Berührungen)

Du darfst dir Hilfe holen! 
(Gute Geheimnisse vs. schlechte Geheimnisse → 
Geheimnisse, die dir Bauchschmerzen bereiten, 
darfst du erzählen!)

Du hast keine Schuld!



2. Übung: Grenzen bemerken, 
 respektieren, intervenieren

Gruppengröße: min. 6, max. 25 Teilnehmer*innen
Alter:               ab 13 Jahren
Dauer:               ca. 40

Ablauf:

in Kleingruppen aufteilen
(3-5 Personen)

Entweder freiwillig oder zufällig, beides 
hat Qualitäten. Wenn viele Spannungen 
in der Gruppe sind, kann es produktiver 
sein, freiwillige Gruppen zu bilden.

Situationen verteilen:

a) In eurem Freundeskreis ist es normal, 
dass ihr euch immer zur Begrüßung alle 
umarmt. Du merkst, dass eine Freundin 
von dir immer versucht, die Umarmung 
so kurz wie möglich zu machen. Was 
machst du?

b) Du bist im Kino mit der Person, in die 
du total verknallt bist. Ihr haltet schon 
länger Händchen und du merkst, dass 
die Person gerne mehr will, dich küs-
sen möchte. Das geht dir gerade aber 
eigentlich zu schnell. Was machst du?

c) Du bist auf einer Party, wie immer wird 
viel getrunken. Ein Freund aus deiner 
Gruppe hat den Abend über noch nichts 
getrunken, du willst aber gerne mit ihm 
feiern. Du versuchst ihn zu überreden, 
doch wenigstens ein Bier mit ihm zu trin-
ken. Am Ende gibt er nach, verlässt die 
Party dann aber direkt. Was machst du?

d) Du bist seit kurzem in einer Beziehung 
und deine Freund*innen fragen ständig, 
ob ihr schon Sex hattet und wann ihr 
endlich soweit seit, weil du doch auch 
schon 17 bist, du sollst dich doch nicht 
so anstellen. Du fühlst dich mit den Fra-
gen unwohl. Was machst du?

Handlungsoptionen in Kleingruppe ent-
wickeln (15 min)

Handlungsoptionen in großer Gruppe 
vorstellen (20 min)

1

2

3

4

34

Materialien: Situationen ausgedruckt
Ziel:              In dieser Methode üben die 
                    Jugendlichen spielerisch, sich in
                     Positionen hineinzuversetzen und
                      Verantwortung zu übernehmen.



35

Erkenntnisse und Reflexionen

Die Jugendlichen waren überrascht, wie nah der 
Workshop an alltäglichen Situationen und ihren 
eigenen Leben war und gar kein öder, lang-
weiliger, moralischer Vortrag. Das zeigt, dass 
Gewaltprävention oft zunächst als eine sehr 
abstrakte Vorstellung scheint, was weit weg ist 
vom eigenen Leben, bis die Jugendlichen sie 
an eigene Erfahrungen anknüpfen können. Die 
Rückmeldungen aus den Workshops zeigen, wie 
wichtig der Raum ist, sich explizit, offen und mit 
Alltagsbezug mit oft tabuisierten Themen aus-
einanderzusetzen, um die eigenen Erfahrungen 
einordnen zu können, sich zu stärken und mehr 
Handlungsfähigkeit entwickeln zu können.

In einer Methode haben wir thematisiert, Neins 
zu akzeptieren. Die Schüler*innen sollten sich 
in Situationen eindenken, in denen sie im Alltag 
ein Nein bekommen haben (z.B. „eine Freundin 
möchte bei einer gemeinsamen Unternehmung 
nicht teilnehmen“). Die Schüler*innen berichte-
ten davon, dass sie vielleicht nachfragen wür-
den, warum sie keine Lust hat, aber vor allem 
versuchen würden, sie zu überreden, doch mit-
zugehen. Sie haben sich überwiegend berech-
tigt gefühlt, den Grund für ihre Absage zu wissen 
und mehrmals nachzufragen oder Druck auszu-
üben. Es fiel ihnen schwer, das Nein zu akzep-
tieren. Als wir gefragt haben, wie sie sich fühlen 
würden, war es für sie ein irritierender aber auf-
schlussreicher Perspektivwechsel („löst Druck 
aus“ „fühlt sich blöd an“ etc.).

Als dann aber ein Mädchen zugab, immer mal  
„Nein“ zu ihrem Freund zu sagen, weil sie woll-
te, dass er sie überredet, war pädagogische 
Kompetenz und Haltung gefragt. An der Stelle 
war wichtig, auf die Selbstverantwortung der Ju-
gendlichen für ihre Kommunikation in Beziehung 
hinzuweisen, ohne sie für ihre Beziehungsmus-
ter (gute Gründe) zu verurteilen.

In einer Abschlussrunde äußerte ein Mädchen, 
dass es ihr nun klarer sei, warum es auch mal in 
Ordnung ist, Nein zu etwas zu sagen, obwohl sie 
es immer allen Recht machen will. In solchen Mo-
menten wird uns bewusst, wie wichtig die Arbeit 
ist, die wir machen.

Gleichzeitig stellen wir uns immer wieder die 
Frage nach der Nachhaltigkeit von Kurzzeitpä-
dagogik. Für einige Stunden ist ein „anderes 
Lernen“ möglich, nach denen die Jugendlichen 
dann aber wieder zurück in die alten Strukturen 
gehen, an denen sich nichts grundlegend ver-
ändert. Das war insbesondere der Fall in dem 
Workshop, in dem Schüler*innen von Rassismus 
und  Übergriffe ausgehend von Lehrer*innen er-
zählt haben.

Uns ist bewusst, dass wir sehr komplexe Zusam-
menhänge in solchen Formate verkürzen müs-
sen und geschlechtliche Binaritäten reproduzie-
ren und Komplexität reduzieren. Einerseits, um 
an dem Alltagswissen der Schüler*innen anset-
zen zu können, andererseits, weil wir selbst in 
den Strukturen eingebunden sind.

Letztlich sind wir häufig mit Erkenntnissen aus 
den Workshops gegangen, die uns bewegt ha-
ben, Methoden und Konzepte immer wieder 
anzupassen. Gleichzeitig haben wir gemerkt, 
dass es die Komplexität und Widersprüchlichkeit 
praktischer Erfahrungen braucht, um die theo-
retischen Annahmen in der Praxis umsetzen zu 
können.

Transformative Gewaltprävention bezieht sich 
stark auf das eigene (sozial-)pädagogische  Han-
deln. Pädagog*innen und Sozialarbeiter*innen 
sind wichtige Akteur*innen, die mit ihrer Haltung 
beim Sprechen über, oder beim Intervenieren in 
grenzüberschreitenden Situationen unterstüt-
zen und bestärken können – oder eben auch Si-
tuationen verschlimmern. Gleichzeitig befinden 
sich Pädagog*innen oft in Handlungsfeldern, die 
strukturell gewaltvoll gegenüber Klient*innen 
sind oder die durch ungleiche Machtverhältnis-
se besonders prädestiniert für Gewaltausübung 
und Machtmissbrauch sind. Der Ansatz der 
Transformativen Gewaltprävention bietet Päda-
gog*innen die Möglichkeit, die eigene Arbeit zu 
reflektieren und Handlungsspielräume zu erwei-
tern.

5.2.2 Multiplikator*innen-Seminar



36

Inhalte

Das zweiteilige Seminar aus Fortbildung und 
kollegialer Beratung hatte zum Ziel, (Sozial-)Pä-
dagog*innen für Gewalt zu sensibilisieren und in 
ihrer Handlungsfähigkeit zu unterstützen. Dafür 
haben wir mit theoretischen Inputs, Reflexion 
der eigenen Haltung und Situationen der Über-
forderung und Scham gearbeitet.
Die theoretischen Inhalte des Seminars setzen 
sich mehrheitlich aus den Inhalten dieser Hand-
reichung zusammen. Wir haben uns mit der 
Selbstverständlichkeit von Strafen beschäftigt 

und diese kritisch hinterfragt („zwar ist mittler-
weile physische Gewalt untersagt, jedoch ist 
psychische Gewalt z.B. in Form von Liebesent-
zug nicht weniger prägend“).

In der kollegialen Beratung haben wir gemein-
sam nach Handlungsmöglichkeiten in grenz-
überschreitenden Situationen gesucht:

Wie hätte mit der Situation umgegangen wer-
den können, ohne Gewalt zu reproduzieren 
oder Gewalt zu dulden? Wie kann eine betrof-
fenen-solidarische Intervention aussehen in-
nerhalb der bestehenden Hierarchien?

Reflexionsfragen
 Wo erlebst du Strafen in der Pädagogik/

Sozialen Arbeit?

 Erinnerst du dich an Situationen, in denen
du selbst grenzüberschreitend gehan-
delt hast? Welche Gefühle verbindest du 
damit?

 Hast du schon mal Jugendliche/Kinder
ohne ihre Zustimmung angefasst?

 Hast du dich schon mal für dein Verhalten
gegenüber Klient*innen/Jugendlichen/Kin-
dern entschuldigt? Wenn ja, wie hat sich 
das angefühlt? Wenn nein, warum nicht?

 Wie gehst du damit um, wenn Menschen
aus deinem Team grenzüberschreitend 
handeln?

 Wie gehst du damit um, wenn dein*e
Chef*in grenzüberschreitend handelt?

 Wie reagierst du, wenn deine eigenen
Grenzen überschritten werden?

 Wie reagierst du auf Kritik von Klient*innen?
Und wenn sie nicht höflich geäußert wird?

Da es für uns ein Kern der transformativen Ge-
waltprävention ist, wiederholen wir an dieser 
Stelle noch einmal: Gewalt dulden verstärkt statt-
findende Gewalt. Es gibt keine neutrale Position.

Die teilnehmenden Pädagog*innen haben sich 
zu Schwierigkeiten und Unsicherheiten ausge-
tauscht und sich gegenseitig ermutigt, sich da-
rin zu üben, in herausfordernden Situationen zu 
reagieren, anstatt wegzusehen und sich mit mit 
anderen Kolleg*innen über Handlungsmöglich-
keiten auszutauschen und zu beraten.



In einer Einrichtung für „schulverweigernde“ Ju-
gendliche wird ein Jugendlicher zum Chef und 
einer anderen festangestellten Mitarbeiterin ins 
Büro zitiert. Er wird geschimpft, weil er zu spät 
kam, es entsteht Streit und der Jugendliche 
stürmt aus dem Büro. Der Chef greift nach ihm 
und hält ihn schließlich am Arm fest. Die andere 
Mitarbeiterin hält ihn auch fest. Sie reden laut auf 

ihn ein. Du (ehrenamtliche*r Mitarbeiter*in) be-
obachtest die Situation aus der offen stehenden 
Tür vom Bürozimmer aus.

Unsicherheiten der fallgebenden Person: eige-
ne Rolle als Zuschauer*in, Hierarchien zwischen 
„nur“ Ehrenamtliche*r und Hauptamtlichen, Ge-
walt durch Nicht-Eingreifen?

Praxisbeispiel aus der 
kollegialen Fallberatung

Im Seminar erarbeitete 
Handlungsmöglichkeiten:

Option 1       
Direkte Intervention

Option 2       
Im Nachgang (mögl. auch 
mehrere Tage/Wochen später)

Option 3       
Im Nachgang (mögl. auch 
mehrere Tage/Wochen später)

37

Innerer Check: Sind gerade Menschenrechte 
verletzt?

Die Sicherheit und Selbstbestimmung des Ju-
gendlichen hat gerade Priorität. Du rufst “Stop 
- was passiert hier?” und unterbrichst die Gewalt 
gegen den Jugendlichen, ermöglichst ihm, aus 
der Situation heraus zukommen.

Du suchst das Gespräch mit dem betroffenen 
Jugendlichen, validierst sein Gefühle in Bezug 
auf die erlebte Gewalt, entschuldigst dich für 
Nicht-Eingreifen, checkst, wie es dem Jugend-
lichen geht und ob er sich noch Gespräch mit 
Verantwortlichen wünscht.

Gespräch mit Chef und Mitarbeiterin, wo du an-
sprichst, was du beobachtet hast. Gemeinsame 
Reflexion des Vorfalls und Suchen nach Hand-
lungsalternativen. Du forderst die beiden auf, 
sich bei dem Jugendlichen zu entschuldigen.



38

Erkenntnisse und Reflexionen

Die teilnehmenden (Sozial-)Pädagog*innen ha-
ben ein Spannungsfeld festgestellt zwischen der 
eigenen Rolle und Werten und den institutionel-
len Vorgaben und  Machtverhältnissen. Außer-
dem spielten immer wieder Überforderung und 
fehlende Handlungsfähigkeit eine Rolle in den 
Schilderungen der Teilnehmenden, sowie die 
Einsicht, tatsächlich auf gelernte Muster von 
Strafen und Machtausübung zurückzugreifen. 
Im Austausch wurde klar, dass ein großer Bedarf 
herrscht an Austauschmöglichkeiten und gegen-
seitiger Beratung im Entwickeln einer Praxis, die 
anders als gewohnt mit Gewalt und Grenzüber-
schreitungen umgeht.

Fälle, in denen die Pädagog*innen mit dem Wis-
sen um Betroffenheiten ihrer Adressat*innen 
umgehen, wurden allerdings nicht besprochen.

Betroffene Personen sind anfällig dafür, erneut 
Gewalt zu erleben. Die Gründe dafür sind vielfäl-
tig und an dieser Stelle nicht weiter zu erläutern. 
Präventiv ist eine Arbeit speziell mit betroffenen 
Personen dann, wenn die eigenen Überzeugun-
gen, der Selbstwert und Beziehungsmuster ver-
ändert wird. Für uns ist Empowerment im Kern 
Transformative Gewaltprävention. Die Wegbe-
reiter*innen der Transformativen Gerechtigkeit 
waren gewalt-betroffene Personen und auch 
sonst sind es häufig betroffene Personen, die 
sich für Gerechtigkeit abseits von Strafen ein-
setzen, die die Beteiligung des Umfeldes spüren 
und wissen, was gebraucht wird. Transformative 
Gewaltprävention muss betroffenen-zentriert 
sein, um dem Anspruch auf Heilung und Gerech-
tigkeit gerecht zu werden. Für die Gestaltung 
des Empowerment Workshops haben wir eben-
falls ausschließlich bestehend aus Kolleg*innen 
mit eigener Betroffenheit gearbeitet.

Inhalte

Der erste Schritt des ganztägigen Workshops 
war es, sich viel Zeit für Vereinbarungen zu neh-
men, was sich die Teilnehmer*innen in Bezug auf 
den Tag wünschen und was sie für eine Teilnah-
me brauchen. Danach haben wir überwiegend 
zur Aktivierung eigener Ressourcen gearbeitet. 
Nach einem gemeinsamen Mittagessen gab es 
kleinere Kreativ-Workshops, um den Teilneh-
mer*innen eine für sie geeignete Ausdrucksform 
zu finden (Zines basteln, Schreibwerkstatt, Rap-
Workshop). Zum Abschluss haben sich die Teil-
nehmer*innen in einer Art Ausstellung gegensei-
tig gezeigt, was sie erarbeitet haben.

Ziel war es, einen bestärkenden und Wohlfühl-
Ort zu schaffen, in der die Betroffenheit zwar 
allen bewusst und präsent war, der aber nicht 
darauf abzielte, Erfahrungen zu teilen oder zu 
vertiefen, sondern einfach eine gute Zeit – trotz 
Betroffenheit – zu verbringen.

Erkenntnisse und Reflexionen

Der Workshop war offen für alle Menschen, 
die sich von der Ausschreibung angesprochen 
gefühlt haben. Das führte auch dazu, dass es 
männliche Teilnehmer gab. Die Rückmeldung 
war, dass sie noch nie ein Angebot gefunden 
haben, bei dem sie auch angesprochen waren, 
sondern dass solche Angebote meistens nur für 
Frauen geöffnet seien. In der Tat löste die An-
wesenheit der männlichen Teilnehmer zunächst 
kurze Irritation bei weiblichen Teilnehmerinnen 
aus. Nach der Ankommensrunde und kurzen 
Kennenlernen war dann jedoch genau auch die-
ser Umstand der Offenheit für alle eine bestär-
kende Erfahrung und ein praktischer Bruch mit 
der klassischen Täter-Opfer-Dichotomie.

In der Abschlussrunde nannten mehrere Teil-
nehmer*innen die ausführlichen Vereinbarun-
gen zu Beginn des Workshops als Highlight, weil 
sie derartige partizipative Formate noch nicht 
kannten.

5.2.3 Empowerment Workshop 
für betroffene Personen



39

Über den Tag hinweg wurde deutlich, dass Be-
troffenheiten und Umgänge damit sind höchst 
unterschiedlich sind. Es wurde versucht, jeden 
Umgang damit wertzuschätzen und nicht zu ver-
urteilen.

Bestärkend war der Austausch in der prakti-
schen Erfahrung „ich bin nicht allein“ und „ande-
ren geht es auch so“. Dabei war wie gesagt der 
Fokus vielmehr auf den Folgen und Umgangs-
strategien, als auf den jeweiligen Gewalterfah-
rungen.

Im Idealfall sollten auch Schulworkshops und 
Multiplikator*innen-Seminare Empowerment-
räume für betroffene Personen sein. Ausschließ-
liche Räume für betroffene Personen haben je-
doch noch einmal ganz andere Qualitäten, da 
Menschen sich mit gemeinsamen Erfahrungen 
treffen, die einen „einfach verstehen“ und be-
stärken, und keine Rücksicht auf die Befindlich-
keiten von Nicht-Betroffenen nehmen müssen.

6. Grenzen und Ausblick

Nicht nur in der Literatur und in den empirischen 
Studien, sondern auch in unserem Praxis-Projekt 
begegneten wir Übergriffen von Pädagog*innen: 
Rassistische und sexistische Zuschreibungen 
und Kommentare, körperliche Übergriffe (in die 
Haare fassen, an die Schulter fassen etc), Dis-
kriminierung gegenüber Kolleg*innen (fettfeind-
liche Kommentare) u.v.m.

In den kollegialen Fallberatungen wurden Ge-
walt- und Übergriffs, sowie Strafsituationen aus-
gehend von Pädagog*innen beschrieben.

Es ist nicht einfach, pädagogisch mit der All-
gegenwärtigkeit von Gewalt und ihren Folgen 
umzugehen. Nichtsdestotrotz ist es wichtig, die 
Unterbelichtung der Gewalttätigkeit ausgehend 
von Pädagog*innen oder ihrem duldenden Um-
gang damit aufzuzeigen.

Ein bis zweitägige Workshops können nur klei-
ne Anstöße und Perspektivwechsel geben. Das 

Aufbauen von einem positiven Verständnis von 
Verantwortung ist jedoch ein langwieriger Pro-
zess, in dem Vieles zunächst verlernt werden 
muss. Darum stehen wir nach der Durchführung 
und Evaluation umso mehr hinter ressourcen- 
und umfeldorientierer Gewaltprävention, die 
mehr in den Alltag der Adressat*innen integriert 
ist.

Besonders im Multiplikator*innen-Seminar wur-
de deutlich, dass die Umsetzung von transforma-
tiven Umgängen mit Gewalt an strukturelle und 
institutionelle Grenzen stößt. Das zeigt erneut, 
dass Transformation nicht rein auf individueller 
und Umfeld-Ebene stattfinden kann, sondern die 
gesellschaftliche und politische Ebene braucht. 
Gerade deshalb haben wir den Austauschraum 
unter Menschen, die ähnliche Arbeit, ähnliche 
Schwierigkeiten aber auch ähnliche Visionen tei-
len als bestärkend und motivierend erlebt. Wenn 
Gewalt eine Sprache ist, die wir alle gelernt ha-
ben, müssen wir sie auch gemeinsam verlernen.



40

Literatur   

Bancroft, L. (2021). Warum tut er das? Einblicke in die 
Gedankenwelt von aggressiven und kontrollsüchtigen 
Männern. Kandern: Narayana Verlag.

Bayerischer Jugendring (BJR) Projekt Prätect (2013). 
Praxis der Prävention sexueller Gewalt. Konzept und Bei-
spiele für strukturelle und pädagogische Präventionsme-
thoden in der Jugendarbeit. München.

Bff – Bundesverband der Frauenberatungsstellen und 
Frauennotrufe in Deutschland Frauen gegen Gewalt e.V. 
(o.D.) https://www.frauen-gegen-gewalt.de/de/aktionen-
themen/kampagnen/kampagne-was-geht-bei-euch-bezie-
hungen-auf-augenhoehe.html

Brazzell, M. (Hrsg.) (2019). Was macht uns wirklich sicher? 
Ein Toolkit zu intersektionaler transformativer Gerechtig-
keit jenseits von Gefängnis und Polizei. Münster: edition 
assemblage.

Brennsell, A. (2013). Trauma als Prozess. Wider die 
Pathologisierung struktureller Gewalt und ihrer inner-
psychischen Folgen. Manuskript zum Vortrag auf der 
Fachtagung „Trauma und Politik“ am 24. Januar 2013 in 
Frankfurt am Main.

CARA (Communities Against Rape and Abuse) (2014). 
Das Risiko wagen. Strategien für selbstorganisierte und 
kollektive Verantwortungsübernahme bei sexualisierter 
Gewalt. Einleitung und Übersetzung vom Transformative 
Justice Kollektiv Berlin.

Caspari, P. (2021). Gewaltpräventive Einrichtungskultu-
ren. Reihe: Sexuelle Gewalt und Pädagogik. Wiesbaden: 
Springer.

Clemm, C. (2020). Akteneinsicht. 2. Auflage. München: 
Kunstmann.

Handtke, L.; Görges, H.-J. (2012). Handbuch Traumakom-
petenz. Basiswissen für Therapie, Beratung und Pädago-
gik. Paderborn: Junfermann.
Dorlin, E. (2020). Selbstverteidigung. Eine Philosophie 
der Gewalt. Berlin: Suhrkamp.

Eßer, F.; Rusack, T. (2020). Schutzkonzepte und Sexual-
kulturen in Institutionen. In: Wazlawik, Martin; Christmann, 
Bernd; Böhm, Maika; Dekker, Arne (Hrsg.) Perspektiven 
auf sexualisierte Gewalt. Einsichten aus Forschung und 
Praxis. Wiesbaden: Springer VS.

Freund, U. (o.D:). Aber es sind doch Kinder! In: Bundes-
zentrale für gesundheitliche Aufklärung BzGA (Hrsg.) 
Respekt! Schulen als ideale Orte der Prävention von 
sexualisierter Gewalt.

Kliemann, A. (2022). Rechtliche Grundlagen zum Umgang 
mit Verdacht auf (sexualisierte) Gewalt im Ehrenamtsbe-
reich. In: https://engagement-schutzkonzepte.elearning-
kinderschutz.de/ Modul 3: Elemente von Schutzkonzep-
ten, Lerneinheit 2.

Maier, A.; Bittner, J. (2022). Häufigkeiten von Kindesmiss-
handlungen. In: https://sexualisierte-gewalt.elearning-
kinderschutz.de/ Modul 1: Grundlagen, Lerneinheit 2: 
Begriffe und Häufigkeiten von Gewalt gegen Kinder und 
Jugendliche.

Maywald, J. (2019). Gewalt durch pädagogische Fachkräf-
te verhindern. Die Kita als sicherer Ort für Kinder. Frei-
burg: Herder.

RESPONS (2018). Was tun bei sexualisierter Gewalt? 
Münster: Unrast.

Richter, S. (2018). Pädagogische Strafen. Verhandlungen 
und Transformationen. Weinheim: Beltz Juventa.

Sethi, D.; Bellis, M.; Hughes, K.; Gilbert, R.; Mitis, F. & 
Galea, G. (2013). European report on preventing child 
maltreatment. World Health Organisation, Regional Office 
for Europe.

Schmid, M. (2019). Traumapädagogik. Grundlagen und 
Haltung. In: https://traumapaedagogik.elearning-kinder-
schutz.de.

Steinlin, C.; Schmid, M. (2019). Modul 3: Beziehungsge-
staltung, Selbstfürsorge und Interaktion, Lerneinheit 3: 
Umgang mit Grenzen und Regeln. In: https://traumapae-
dagogik.elearning-kinderschutz.de.

Wazlawik, M.; Voß, H.-J.; Retkowski, A.; Henningsen, A.; 
Dekker, A. (Hrsg.) (2019). Sexuelle Gewalt in pädagogi-
schen Kontexten. Aktuelle Forschungen und Reflexionen. 
Wiesbaden: Springer VS.

Weller, K.; Bathke, G.-W.; Kruber, A.; Voß, H.-J. (2021). 
PARTNER 5 Jugendsexualität 2021. Primärbericht: Sexuel-
le Bildung, sexuelle Grenzverletzungen und sexualisierte 
Gewalt. Merseburg: Hochschule Merseburg.

Wiesental, A. (2021). Antisexistische Awareness. Ein 
Handbuch. 2. Auflage, Münster: Unrast.

Witt, A.; Brown, R. C.; Plener, P. L.; Brähler, E. & Fegert, 
J. M. (2017). Child maltreatment in Germany: prevalence 
rates in the general population. Child and Adolescent 
Psychiatry and Mental Health, 11, Artikel 47. https://doi.
org/10.1186/s13034-017-0185-0



41

Impressum

Handreichung Transformative Gewaltprävention

fem*ergenz
Bildungskollektiv für emanzipatorische Praxis
www.femergenz.org

in Kooperation mit Wechselkurs Bildung e.V.

1. Auflage 2024
Würzburg

Layout: Katja Almeida-Dehesa,
Katja.almeida.dehesa@gmail.com

Coverzeichnung: Salbei, @k_unstwerken

Bei Anfragen, Feedback, Lob und Kritik sind wir 
über Mail femergenz@riseup.net erreichbar.


