Transformative
Gewaltpravention

eine Handreichung

Content Note:

In der vorliegenden Handreichung geht es um
verschiedene Formen von Diskriminierung und
(sexualisierte) Gewalt.

N

7 BILDUNGSCHANCEN
fem ergenz B C) Spielend Zukunft gestalten
il iv fir { i Praxis

------




Inhaltsverzeichnis e

1. Einleitung

2. Gewalt und wie wir damit umgehen (konnten)

2.1 Gewaltverstandnis

2.2 Gesellschaftlicher Umgang mit Gewalt
211 Strafen
2.1.2 Dulden

2.3 ldeen gewaltfreier Umgange mit Gewalt

3. Die Rolle von Trauma in der Gewaltpravention

31 Trauma als Prozess verstehen
3.2 Traumapadagogik und was wir aus ihr lernen (kdnnten)

4. Kritik der padagogischen Praxis

41 Strafende Padagogik
4.2 Gewalt in der padagogischen Arbeit
4.3 Fehlende Voraussetzungen flr eine gewaltpraventive Haltung
4.4 Kritik und Defizite der Praventionsangebote
4.41 Griunde fur Praventionsangebote
in padagogischen Handlungsfeldern

4.4.2 Hauptkritikpunkte Praventionsangebote

5. Transformative Gewaltpravention

51 Konzept und Ansatz Transformative Gewaltpravention
5.2 Erkenntnisse aus dem Projekt

5.21 Workshops mit Jugendlichen

5.2.2 Multiplikator*innen-Seminar

5.2.3 Empowerment Workshop fur betroffene Personen

6. Grenzen und Ausblick

Literatur



1. Einleitung

Diese Handreichung entstand durch das Pro-
jekt ,Transformative Gewaltpravention®, das wir
2021- 2023 durchgefihrt haben. Zuerst war le-
diglich geplant, die Ergebnisse des Praxis-Pro-
jekts (ab Kap. 5) schriftlich zu dokumentieren
und evaluieren, wobei uns schnell klar war, dass
wir auch Verschriftlichen mussen, aus welchen
theoretischen Annahmen wir die Praxis-Projek-
te durchgeflihrt haben — von wem wir also auch
vorher gelernt haben. Diese Handreichung rich-
tet sich an (Sozial-)Padagog*innen, die ebenfalls
eine emanzipatorische, feministische, linke und
herrschaftskritische Haltung haben und nach
Umgangen mit Gewalt, Gewaltverhaltnissen und
Diskriminierung innerhalb von strukturellen Be-
grenzungen suchen.

Wie kann ich aus meiner Position Gewalt
verhindern? Wie kann ich damit umgehen,
wenn sie passiert? Was brauche ich dabei als
(Sozial-)Pddagog*in?

Wir fokussieren uns in der Handreichung auf
padagogische  Handlungsfelder, einerseits
weil diese oft Orte der Gewaltpravention sind,
andererseits weil wir selbst in diesem Feld ver-
ortet sind.

Das Ziel der Handreichung ist es, die Ansatze
der Transformativen Gerechtigkeit und Kollek-
tiven Verantwortungsiubernahme flr die pada-
gogische Praxis zuganglich zu machen. Wir tei-
len hier unsere Kritik an den gesellschaftlichen
und padagogischen Umgdngen und beschrei-
ben, was es unserer Meinung nach stattdessen
brauchte. Die (vorldufige) Antwort finden wir in
dem Konzept der Transformativen Gewaltprd-
vention.

Dafur fihren wir im ersten Teil (Kapitel 2 bis 4)
recht ausfuhrlich in die theoretischen Annah-
men ein, aus denen wir gelernt haben. Dazu
definieren und kontextualisieren wir zundachst
aus unserer Perspektive den Gewaltbegriff und
den gesellschaftlichen Umgang damit (Dulden
und Strafen). Daraufhin geben wir einen kurzen

Uberblick iiber die Grundideen der Transfor-
mativen Gerechtigkeit (transformative justice)
und Kollektiven Verantwortungsiibernahme
(community accountability).

Wir beleuchten auBerdem, welche Rolle Trauma
in einem Umgang mit Gewalt spielt und suchen
in traumapddagogischen Prinzipien hand-
lungspraktische Ansatzpunkte, die zu einer ge-
waltpraventiven Haltung beitragen.

Im Anschluss widmen wir uns mit einer Kritik der
pddagogischen Praxis der Ausgangslage, in der
wir uns befinden. Wir gehen auf strafende und
gewaltvolle Pddagogik ein, genauso wie auf die
Defizite derzeitiger Prdventionsangebote.

Die Darstellungen sind nicht allumfassend, sie
spiegeln eher flr uns relevante Bezugspunkte
ab, die fur den Ansatz der Transformativen Ge-
waltprévention von Bedeutung sind. Am Ende
der Handreichung findet sich weiterfihrende
Literatur, die die theoretischen Grundlagen bei
Bedarf vertiefen.

Im zweiten Teil (Kapitel 5) gehen wir auf unsere
praktische Umsetzung ein. Mit drei unterschied-
lichen Formaten (Schulworkshops mit Jugend-
lichen, Multiplikator*innen-Seminar und Emp-
owerment Workshop) haben wir versucht, unsere
theoretischen Annahmen in die padagogische
Praxis zu bringen. Wir geben jeweils einen Uber-
blick GUber unsere Vorgedanken, Inhalte, Metho-
den und reflektieren unsere Erfahrungen (Kap.
Erkenntnisse und Reflexion). Darunter finden
sich auch immer mal wieder Selbstreflexionsan-
stoBe fur Leser*innen.

Wir haben uns flur entschieden, diese Handrei-
chung zu schreiben, um Padagog*innen etwas
-an die Hand geben® zu kdnnen, aber auch, um
zum theoretischen Diskurs von Pravention in pa-
dagogischen Handlungsfeldern beizutragen.



2. Gewalt und wie wir

damit umgehen (kdnnten)

2.1 Gewaltverstandnis

Bevor wir auf den derzeitigen und moglichen
Umgang mit Gewalt eingehen, wollen wir zu-
nachst einmal definieren, was wir unter Gewalt
verstehen. Unser Verstandnis von Gewalt lehnt
sich an soziologische und feministische Defini-
tionen an, in denen Gewalt etwas ist, das in Ge-
sellschaft eingebettet ist - das heil3t in Macht- und
Unterdrickungsstrukturen, die gesellschaftlich
und auch staatlich (re)produziert und legitimiert
werden. Gewalt ist in dem Sinne mehr (oder et-
was anderes) als ,strafbare“ Formen von Gewalt
- und mehr als individuell.

Wir folgen zunachst einem offenen Verstandnis
von Gewalt: Gewalt ist eine Sprache, die wir
alle gelernt haben (vgl. RESPONS, 2018, S. 35).
Wenn wir in einer Gesellschaft aufwachsen, in
der Gewalt omniprasent ist und ein legitimiertes
Mittel, um Macht und Unterdrlickung aufrecht zu
erhalten, kdnnen wir davon ausgehen, dass die-
se Gewalt sozialisiert und internalisiert ist.

Strukturelle Diskriminierungsformen wirken ent-
lang historischer Macht- und Herrschaftsverhalt-
nisse. Sexismus wirkt aufgrund der patriarcha-
len Vorherrschaft von (cis) Mannern gegeniber
Frauen und Queers. Rassismus wirkt aufgrund
der kolonialen weiBen Vorherrschaft gegentliber
BIPoC. Klassismus wirkt aufgrund der kapitalisti-
schen Ausbeutung von Menschen ohne bzw. mit
wenig Kapital usw.

Diese historischen Strukturen wirken sich bis
heute auf drei Ebenen aus. Erstens wirken sie
in den konkreten zwischenmenschlichen Be-
ziehungen, zweitens in den Institutionen (Geset-
ze, Schule, Polizei usw.) und manifestieren sich
materiell auf struktureller Ebene, z.B. auf dem
Arbeits- und Wohnungsmarkt. Mit einer diskrimi-
nierten Position geht einher, Uber weniger Res-
sourcen und Zugange zu gesellschaftlicher Teil-
habe zu verfligen und weniger Sicherheit und
Unterstitzung zu erfahren.

Zwischenmenschliche Gewalt [auft oftmals (nicht
immer) entlang gesellschaftlicher Machtverhalt-
nisse. Als Beispiel: Eine Frau ist betroffen von
hauslicher und sexualisierter Gewalt ihres Ehe-
mannes (zwischenmenschlich) und aufgrund
struktureller Ungleichheiten finanziell abhangig
von ihm. Es ist ihr kaum moglich, die Gewaltbe-
ziehung zu verlassen. Ist diese Frau nicht weiB,
erfahrt sie mit hoher Wahrscheinlichkeit bei In-
stitutionen (Polizei, Frauenhaus) weniger Unter-
stitzung und Sicherheit und, wo sie eigentlich
Schutz sucht, zusatzlich Formen von Rassismus,
also weitere Gewalt. Die Verschrankung von ver-
schiedenen Diskriminierungserfahrungen und
damit von mehreren Risiken, Gewalt zu erfahren,
nennt sich Intersektionalitat.

Nicht immer verlauft zwischenmenschliche
Gewalt entlang von gesellschaftlichen Macht-
achsen. Jede Person kann verbale, physische,
psychische Gewalt anwenden, um andere Men-
schen zu verletzen, Kontrolle auszutiben oder ei-
gene Interessen durchzusetzen (vgl. RESPONS,
2018, S. 35). Hier spielen drei Aspekte eine Rolle:

Machtverhaltnisse sind internalisiert. Zum
Beispiel kdnnen auch in queeren Bezie-
hungen patriarchale Muster und Vorstel-
lungen von ,romantischen“ Beziehungen
vorherrschen, die auf Besitzansprichen
und Kontrolle basieren.

Im sozialen Konkurrenzkampf um Macht
und Anerkennung koénnen alle Personen
versuchen, ihre soziale Stellung mit Gewalt
aufrecht zu erhalten oder zu verbessern;
unterdrlickerische Mechanismen werden
dafur als geeignete Werkzeuge angeeig-
net.



Eigene Gewalterfahrungen kdnnen zu Ge-
waltaustbung fuhren. Eine Person, die von
Gewalt betroffen ist oder war, kann ver-
suchen, eigene Gewalterfahrungen, Ohn-
macht und Kontrollverlust durch Machtaus-
ubung und Kontrolle zu bewaltigen.

Zunachst halten wir fest, dass wir Gewalt als et-
was Soziales verstehen, also Verhaltensweisen
und -mustern, die in menschliche Interaktion,
gesellschaftliche und staatliche Strukturen ein-
gebettet sind und etwas Kulturelles, was durch
verschiedene Praxen (Sprache, Medien...) per-
manent reproduziert wird.

Hier entsteht eine zentrale Abgrenzung, dass
wir Gewalt nicht als natiirliche Neigung von
Menschen betrachten, die unterdrickt oder dis-
zipliniert werden muss, wie es die langste Zeit
verbreitet war und auch heute teilweise noch ist.
Ebenso grenzen wir uns von einem individua-
lisierten Gewaltverstandnis ab, das davon aus-
geht, dass Gewalt allein im Individuum entsteht.
Gewalt ist erlernt, zirkuliert und steht in einem
standigen Wechselverhaltnis mit gesellschaftli-
chen Strukturen. Sie ist im hohen MaBBe abhan-
gig von den gesellschaftlichen und historischen
Bedingungen, in denen sie eingebettet ist.

Wie eine Gesellschaft Gewalt versteht und ein-
ordnet, hangt im hochsten MaBe von histori-
schen Entwicklungen ab. Der historische Kontext
von gesellschaftlichen Gewaltverstandnissen
und ihrer Veranderbarkeit zeigen einige Beispie-
le:

Vergewaltigung in der Ehe war bis 1997

in Deutschland straffrei. Erst in einem fe-
ministisch erkampften Diskurs veranderte
sich das gesellschaftliche Klima, Vergewal-
tigung in der Ehe als Gewalt anzuerkennen.

Korperliche Gewalt in der Erziehung war
bis 2000 in Deutschland nicht ausdriicklich
verboten.

A Bis 2016 war es nach geltendem Recht in
Deutschland notwendig, sich korperlich
gegen eine Vergewaltigung zu wehren; an-
dernfalls war sie nicht strafbar.

Die Beispiele machen deutlich, dass ein Gewalt-
verstandnis sich gesellschaftlich verandern kann
und auch ein Ergebnis von Kampfen ist. Wir
brauchen dementsprechend eine Definition von
Gewalt, die diese historischen Veranderbarkeit
mit einschlieft.

2.2 Gesellschaftlicher Umgang
mit Gewalt

Einem eben skizzierten, historischen und ge-
sellschaftlich eingebetteten Gewaltverstandnis
stehen im Strafgesetzbuch geregelte Straftatbe-
stdnde gegenuber. Diese geben einen gesell-
schaftlichen Umgang mit zwischenmenschlicher
Gewalt vor und scheinen dabei zeitlos und uni-
versal. Vielen Menschen ist die Verdnderbarkeit
von einem Gewaltverstandnis dadurch nicht be-
wusst. Wir wollen uns mit der Frage beschafti-
gen, wie ein Ublicher gesellschaftlicher Umgang
mit Gewalt aussieht.

2.21 Strafen

Naheliegend ist: Wer Straftaten begeht, wird
bestraft. Das ist so ein selbstverstandlicher Teil
unserer Gesellschaft, dass die Wenigsten die
Idee des Strafens als solche in Frage stellen.

Wir wollen nicht tiefergehend Uber das Strafsys-
tem, seine Funktionen und Logiken sprechen,
sondern uns darauf konzentrieren, welche ge-
sellschaftliche Relevanz eine Praxis des Stra-
fens auch auBerhalb des Strafsystems entwi-
ckelt.

Die Idee des Strafens ist namlich nicht nur Teil
des Straf(rechts)systems, sondern auch anderer
gesellschaftlicher Institutionen. In der Erziehung
wird Strafe angewandt, um erneute ,Regelver-
stoBe”“ zu verhindern bzw. eine Verhaltensveran-
derung zu bewirken.



Sanktionen und Formen von Strafen lassen sich
in verschiedenen Institutionen, wie Schule, Ein-
richtungen der Jugendhilfe, Werkstatten flr
behinderte Menschen, Jobcenter, soziale und
kirchliche Einrichtungen, Arbeitsplatz etc. fin-
den. In Form von Freiheitseinschrankungen, ma-
teriellen, korperlichen oder psychischen Strafen
oder sozialer Isolation wirken strafenden Praxen
auch in diesen Institutionen, sowie in Familien,
Beziehungen, Freund*innschaften.

Das Strafen soll per Definition Leid erzeugen. Es
stellt eine absichtliche Handlung dar, die darauf
abzielt, Schmerz, Leid, Scham, Schuldgefihle
und andere unangenehme Erfahrungen zu ver-
ursachen. Egal unter welcher ,Begrindung®
oder mit welchem Zweck gestraft wird, soll die
Strafe ein unangenehmes Gefihl erzeugen, das
der*die Bestrafte nicht fuhlen mochte.

Wenn vielmehr aus der Perspektive der Wirkung
als aus der Absicht heraus gefragt wird, ist die
Gewaltformigkeit dieser Praxen offensichtlich.
Fragt man die bestrafte Person, ist die Strafe
eine Leidzufiigung durch andere Menschen, die
in der Situation Uber mehr Macht verfligen. Aber
auch auf Nicht-Bestrafte, die eine Strafe beob-
achten, wirkt die Strafe durch Erzeugung von
Angst. Damit ist der ,abschreckende® Charakter
von Strafe angesprochen, was in der Straftheo-
rie unter dem Namen ,negative Generalpraven-
tion” geftihrt wird.

Strafe ist Gewalt.

Der Einsatz von Zwang — dem Gegenteil von
Freiwilligkeit — ist ein charakteristisches Merkmal
von Gewalt und Strafe. Zwang findet sich auch
in gesellschaftlichen Institutionen wieder (z.B.
Zwang zur Nahrungsaufnahme in sozialpdadaogi-
schen Einrichtungen oder Kliniken, Schlafzwang
im Kindergarten usw.) Auch der Freiheitsentzug
findet sich nicht nur im Strafvollzug, sondern z.B.
im altbekannten ,,Hausarrest®.

Eine weitere Absicht der Strafe ist die Stigmati-
sierung, bzw. die Bestraften mit einer ,,Schande*
zu versehen. Dabei erzeugt Strafe nicht nur ,so-

ziale Angst“ bei den (potenziell) zu Bestrafen-
den, sondern auch ,sozialen Stolz“ (vgl. Bern-
feld in: Richter, 2018, S. 35) bei den Strafenden
und denjenigen, die sich auf ,der guten Seite“
wagen. Diese Zweiseitigkeit der Strafe erzeugt
eine strukturierende Trennung der Gesellschaft
in zwei Klassen (,die Guten und die Bosen®). Die
Seite der Selbstvergewisserung ,,der Guten® ist
eine notwendige Bedingung daflir, dass Strafen
gesellschaftlich akzeptiert wird (vgl. ebd.).

Eine weitere Absicht und zugleich Folge von
Strafen ist die soziale Ausgrenzung. Oftmals
wird diese mit dem Schutz der Anderen vor der
gewaltaustibenden Person begrindet. Men-
schen sind soziale Wesen und soziale Ausgren-
zung oder Isolation flhrt zu einer existentiellen
Bedrohung. Die Angst vor sozialer Ausgrenzung
ist ein wirkmachtiges Phdnomen, das Menschen
dazu veranlasst, sich teilweise auch an toxische
Bedingungen innerhalb ihres sozialen Umfeldes
anzupassen oder Gewalt auszuhalten.

Bereits in der (frihen) Kindheit erfahren die aller-
meisten Menschen Formen von ,Strafen® in der
Erziehung, also Formen von Gewalt. In einer fri-
hen Phase der Sozialisierung wird die Existenz
der Strafe nicht in Frage gestellt, sondern sie
muss, weil die Kinder den Strafenden mehr oder
weniger schutzlos ausgeliefert sind, als Selbst-
verstandlichkeit angenommen werden.

Lerntheoretisch betrachtet zeigt Strafe als
Erziehungsmittel allerdings keine Wirkung.
Esunterdrickt zwar (kurzfristig und nur unter
Beobachtung) das zu bestrafende Verhalten,
bringt aber keine grundsatzliche Verhaltens-
veranderung hervor. Fur diese brauchte es
Autonomie, Eigenmotivation und Kreativitat,
die in Situationen der Strafe vollkommen
behindert wird.

Entwicklungspsychologisch wurde nachgewie-
sen, dass Strafe einer positiven Entwicklung, wie
der Entwicklung der moralischen Urteilsfahig-
keit, entgegensteht. Vielmehr fuhrt die Erfahrung
von Strafe zu einer defensiven Adaption von
Verhaltensmustern, die ,erwiinscht” sind, wah-
rend die erlebte Gewalt und das erlebte Unrecht
unterdrickt wird. Werden die Verletzungen nicht



ernst genommen und integriert, kann im verletz-
ten Mensch ein Wunsch nach Rache entstehen,
was eher zu Gewaltverhalten statt zu einer mo-
ralischen Orientierung fuhren kann (vgl. Richter,
2018, S. 55 ff)).

Ein Effekt des Strafens von traumatisierten Men-
schen kann sein, dass die Strafe Erinnerungen an
traumatische Erlebnisse auslost und die psychi-
schen Folgen verschlimmert (vgl. Steinlin 2019)

Letztlich braucht Strafe auch Strafende, die von
den Bestraften (und ggf. Anderen) gleicherma-
Ben als Ursache ihres Leids oder ihrer Angst
wahrgenommen werden aber (paradoxerweise)
auch als Vorbild. Das strafende Verhalten wird
auf beiden Ebenen internalisiert. Ein Kind sieht
beispielsweise das Elternteil das Geschwister-
kind bestrafen. Es lernt nicht nur das ,Fehlver-
halten“ zu unterdricken, aus Angst davor, selbst
bestraft zu werden, sondern lernt am Vorbild der
Eltern, dass Strafe angemessen ist und uber-
nimmt deren Begriindungsmuster.

Obwohl Strafe empirisch weder den gewlnsch-
ten Abschreckungscharakter hat, noch Ruckfall-
quoten verringert oder zu einer Rehabilitation
der Bestraften beitragt, wirkt ,Strafe als Antwort
auf Gewalt* gesellschaftlich alternativlos.

2.2.2 Dulden

In der Strafrechtslogik wird das subjektive Emp-
finden der von der urspriinglichen Gewalt be-
troffenen Personen in den Hintergrund gestellt.
Die Strafrechtslogik verfolgt staatliche Kontroll-
und Strafinteressen, die bestimmte Formen von
Gewalt unberlicksichtigt lasst oder die Tater*in-
nen strukturell schitzt. Grund dafur sind die
darunterliegenden Macht- und Herrschaftsver-
haltnisse. Das Strafrechtssystem hat eine herr-
schafts-stabilisierende Funktion: Es erhalt eine
bestimmte Ordnung aufrecht, in der bestimmte
Personen(gruppen) marginalisiert sind.

Gewalt, die innerhalb dieser Gewalt-, Macht- und
Herrschaftsverhaltnisse passiert, in die wir ein-
gebunden sind, wird normalisiert und teilweise

sogar gesellschaftlich legitimiert. Zum Beispiel
wird Gewalt an obdachlosen Menschen (von
einer klassistischen Gesellschaft) ignoriert. Ras-
sistische Polizeikontrollen und -gewalt, werden
(in einer weiBen Dominanzgesellschaft) breit ak-
zeptiert. Personen, die sexualisierte Gewalt er-
fahren, wird (in einer patriarchalen Gesellschaft)
typischerweise die (Mit-)Schuld gegeben (so-
genanntes Victim Blaming). Es wird geduldet,
weggesehen oder eben legitimiert, in dem die
betroffenen Personen fir die Gewalterfahrung
verantwortlich gemacht werden (,selbst schuld,
wenn er auf der StraBBe lebt®, ,irgendeinen Grund
muss es ja gegeben haben, wenn die Polizei da
kontrolliert®, ,hatte sie sich mal nicht so angezo-
gen®..).

Das Auflehnen gegen Gewalt, das Sich-Wehren
bzw. eine Selbstverteidigung dieser normali-
sierten Gewalt wird hingegen delegitimiert (vgl.
Dorlin, 2020), als unverhaltnismaBiig, ungerecht-
fertigt oder ,hysterisch” abgewertet. Kein histo-
rischer Kampf gegen Unterdriickungsverhalt-
nisse wurde jemals ohne Widerstand von den
Unterdrlcker*innen geflihrt. Das Einfordern ei-
gener Rechte von marginalisierten Gruppen hat
oftmals erneute Formen von Gewalt zur Folge.

Diese Tendenz der unterschiedlichen Bewer-
tung ,legitimer® und ,illegitimer® Machtaus-
dbung und Gewalt zeigt sich aber auch schon im
alltdglichen Miteinander: Alltagsrassismus und
-sexismus ist allgegenwartig. Wird er als solcher
benannt, greifen Abwehrmechanismen bei den
diskriminierenden Personen und die betroffene
Person wird als ,lUberempfindlich” abgewertet
oder angegriffen. Die Benennung der diskrimi-
nierenden Normalzustande |0st eine Irritation
bei den Personen aus, die von diesen Normalzu-
standen taglich profitieren und sich der Wirkung
ihrer diskriminierenden Haltung oft nicht einmal
wirklich bewusst sind.

Wir alle sind gepragt von gesellschaftlichem
LVictim Blaming“ und anderen Mythen, die die
Sichtweise auf Gewalt stark verzerren. Dabei un-
terscheidet die Erfahrung von Diskriminierung
oder Gewalt oft darliber, ob ein Bewusstsein ent-
wickelt wird, oder nicht. Menschen, die bestimm-
te Diskriminierung und Gewalt nicht erleben, ver-



schlieBen sich haufig, betroffenen Perspektiven
zuzuhoren und zu glauben. Was sie selbst nicht
erleben, konnen sie nicht fir wahr halten. Das
fuhrt zu einer Ignoranz gegen alle Formen von
Gewalt, die sie zwar tagtdglich umgeben (oder
selbst auslben), aber durch ignorieren oder
verleugnen besser in das unreflektierte ,gute
Selbstbild integrieren kdnnen, als durch deren
Anerkennung und Verantwortungsubernahme.

Die Eingangs formulierte Aussage ,Gewalt ist
eine Sprache, die wir alle gelernt haben® be-
kommt dadurch eine weitere Bedeutung: Gewalt
ist ein selbstverstandlicher Teil unserer sozialen
Erfahrung und bleibt oftmals unproblematisiert.
Wehren sich betroffene Personen gegen Gewalt,
indem sie die Gewaltverhaltnisse benennen und
problematisieren, fuhrt es haufig zu erneuter
oder verstarkter Gewalt. In dieser Selbstver-
standlichkeit (und mit dieser Angst) wachsen
insbesondere marginalisierte Menschen auf und
lernen, die Gewalt auszuhalten und ihre Erfah-
rungen zu verschweigen.

In diesen Ausflihrungen soll deutlich werden,
dass ein groBer Anteil des gesellschaftlichen
Umgangs mit Gewalt das Dulden ist. Das Dulden
von Gewalt verstarkt Gewalt. Indem die Gewalt
geduldet wird, wird ihre Fortsetzung ermdoglicht.
Diese passive Beteiligung wird oftmals mit ei-
ner ,auBenstehenden Position“ begriindet (und
wir werden spater darauf zurlickkommen, war-
um dieses Verstandnis einer ,auBenstehenden
,neutralen’ Position“ flr die betroffene Person so
fatale Folgen hat).

Vertraut ist vielleicht die Idee der ,,unterlassenen
Hilfeleistung®, die jedoch bei 6ffentlicher Dis-
kriminierung oder Beziehungsgewalt kaum An-
wendung findet. Selten hinterfragen Personen
ihre eigene Rolle, wenn es um die Gewalt gegen
andere Menschen geht; inwiefern sie daran be-
teiligt sind, die Zustdnde aufrecht zu erhalten
oder zu verschlimmern — oder ob es gegebe-
nenfalls sogar in ihrer Macht ist, die Zustande zu
verandern und fur betroffene Personen zu ver-
bessern.

Das gesellschaftliche Dulden von Gewalt fuhrt
zu einer Verstarkung von einer Gewaltkultur wie
Rape Culture oder Rassismus. Eine vermeintli-
che Trennung von ,Privatem“ und ,Offentlichen®
macht die Intervention in solche Gewaltsysteme,
die sich in konkreten Beziehungen oder Alltags-
erfahrungen materialisiert, schwierig.

Letztlich ist das Dulden Tater*innenschutz oder
eine Unterstutzung der ,Tater-Opfer-Umkehr
(Victim Blamining), in dem (unbeabsichtigt oder
fur eigene Vorteilen) die gewaltaustibenden Per-
sonen nicht mit ihrem Gewaltverhalten konfron-
tiert werden. Es wird keine Verantwortung tber-
nommen, um die Gewalt zu beenden.

Bis zu diesem Punkt konnen wir feststellen, dass
der gesellschaftliche Umgang mit Gewalt entwe-
der selbst gewaltvoll ist (Strafen) oder die Gewalt
aufrecht erhalt (Dulden). Dieser Umgang verste-
tigt gesellschaftliche Gewaltkreisldufe, anstatt
sie nachhaltig aufzubrechen.

2.3 Ideen gewaltfreier Umgange
mit Gewalt

Wenn Dulden Gewalt verstarkt und Strafen Ge-
walt nicht beenden kann, weil es selbst gewalt-
formig ist, stellt sich die Frage: was dann?!

Auf der Suche nach gewaltfreie(re)n Umgangen
mit Gewalt, die Gewaltkreislaufe unterbrechen,
haben wir insbesondere von feministischen und
antirassistischen bzw. abolitionistischen Kamp-
fen gelernt. Darunter fallen auch deutschspra-
chige feministische Analysen und Werkzeuge,
die im Kontext der 1980er Jahre in der BRD ent-
standen sind, zu einer Zeit, in der Vergewalti-
gung in der Ehe nicht strafbar war. Konzepte wir
Definitionsmacht und Parteilichkeit sind durch
feministische Kampfe auch in das Selbstver-
standnis von Beratungsstellen und Frauenhdu-
sern eingeflossen, die eine Grundlage der Arbeit
mit betroffenen Personen von hauslicher und se-
xualisierter Gewalt bieten. Sie flieBen in unsere
Haltung mit ein.



Transformative Justice und
Community Accountability (TJ/CA)

Im Folgenden wollen wir uns jedoch besonders
auf Ideen und Konzepte der Transformativen Ge-
rechtigkeit und gemeinschaftlichen/kollektiven
Verantwortungsiibernahme konzentrieren, die
unserer Meinung nach eine weitreichende Ana-
lyse von der Verschrankung gesellschaftlicher
Unterdrickungsstrukturen und zwischenmensch-
licher Gewalt bieten, sowie Ansatzpunkte der
praktischen und politischen Veranderung.

Aus den Erfahrungen rassistischer Polizeigewalt
und dem massiven Ausbau des ,Prison Industri-
al Complex® (Angela Davis) in den USA seit den
90er Jahren haben sich verschiedene (uber-
wiegend BIPoC und queere) Social Justice Ak-
tivist'innen die Frage gestellt, wie sie auf statt-
findende zwischenmenschliche, insbesondere
hausliche und sexualisierte Gewalt innerhalb
ihrer Communities reagieren konnen, ohne auf
staatliche Institutionen wie Polizei und Gefang-
nis zuruckzugreifen, durch die sie weitere Ge-
walt erleben.

Die Idee der Transformativen Gerechtigkeit ist,
dass Gerechtigkeit (noch) nicht existiert in einem
System, das von verschiedenen Herrschaftsstruk-
turen durchdrungen ist — und dementsprechend
in einem gesellschaftlichen Transformationspro-
zess erst hergestellt werden muss.

Transformative Gerechtigkeit hat eine
Abolitionistische Fundierung.

Abolitionismus ist der Begriff flir eine politische
und theoretische Stromung, die die (sukzessive)
Abschaffung von strafenden, einsperrenden und
gewaltvollen staatlichen Institutionen fordert
und hat seinen Ursprung in der Anti-Sklaverei
Bewegung.

Der Abolitionismus analysiert Institutionen wie Po-
lizei, Nationalgrenzen, Staaten und Gefangnisse
und deren Praxen in einem kolonial-rassistischen
System und ihren Kontinuitdten in die Gegenwart.

Aus dieser Analyse und der Notwendigkeit nach
alternativen Umgangsformen mit Gewalt ent-
standen jene Antworten auf Gewalt abseits der
Polizei, die nun in einem breiten und internatio-
nalen Diskurs unter dem Namen ,,Transformative
Gerechtigkeit* weiterentwickelt werden. Wichtig
ist hierbei, dass es global auch andere Ansatze
gibt, die sich mit ahnlichen Fragestellungen und
Visionen beschaftigen, die andere Begriffe ver-
wenden.

Die gemeinsame Basis dieser Ansatze ist ein
selbstorganisierter, community-basierter und
nicht staatlich strukturierter Prozess zur Unter-
stutzung von gewaltbetroffenen Personen und
zur Pravention zuklnftiger Gewalt abseits staat-
licher strafender Institutionen. ,Es geht darum,
dass gewaltausubende Personen sowie deren
Umfelder und Communities lernen sollen, Ver-
antwortung flur die ausgeubte Gewalt zu uber-
nehmen® (Transformative Justice Kollektiv Berlin,
in CARA, 2014, S. 5f).

Die vielzahlige Literatur zu TJ/CA unterstreicht,
dass Gewalt immer eine (soziale) Handlung ist
und nicht eine Identitat; auch wenn Gewalthand-
lungen die Identitat von Menschen pragen kon-
nen. Der Ansatz geht radikal davon aus, dass
Menschen sich verdndern koénnen und dass
dieses Menschenbild von einer Community ge-
teilt werden muss, die Community Accountability
Prozesse ausprobieren.



Community Accountability

Das Schaubild von CARA (Community Against
Rape and Abuse) macht die vier Dimensionen,
auf denen Community Accountability immer
gleichzeitig stattfindet, Ubersichtlich:

Engagement flr politische Veran-
derung der Strukturen, die Unter-
driickung und Gewalt verstarken

Entwickeln von nachhaltigen

Gestalten und Bestarken von Wer- . .
Strategien zum Adressieren von

ten und Praxen, die widerstandig

- . .. . Ubergriffigen und gewaltvollem
gegen Ubergriffe und Unterdru- Communlty Verhalten in der Community. Pro-
ckung sind, die Resilienz, Sicher- ore Jesse. die Verantwortungsijber-
heit, gegenseitige Unterstitzung ACCOU nta bl I |ty ’

nahme und Verhaltensanderung
bei gewaltaustibenden Personen
fordern.

und Verantwortungsiubernahme in
der Community fordern.

Angebote von Unterstitzung und
(Wieder)Herstellung von Sicher-
heit, die die Selbstbestimmung der
von Gewalt betroffenen Person_en

in der Community férdern

Aus dem Vorwort der Ubersetzung des
Transformative Justice Collectives Berlin
der Broschiire ,,Das Risiko wagen* wird CA
folgendermaBen beschrieben:

~community Accountability bemuht sich dabei,
Gewalt nicht mit Hilfe einer dualistischen, juris-
tischen und moralischen Vorstellung von ‘Tater-
und Opferrollen’ zu betrachten, sondern sie auch
als ein intersektionales und komplexes System
von Privilegierungen und Unterdrickungen zu
begreifen. Individuelle Gewalthandlungen nut-
zen haufig strukturelle und institutionelle Gewalt
und haben unterschiedliche Auswirkungen auf
Individuen. Gewalt wird als sozial erlernte Verhal-
tensweise betrachtet und damit nicht als Resul-
tat einer ,kranken®, ,verrlickten® oder ,schlech-
ten“ Person angesehen. Dies stellt uns vor die
Herausforderung, sich damit zu konfrontieren,
dass wir alle die Fahigkeit dazu haben, Gewalt
in verschiedenen Kontexten auszutiben und von

10

verschiedenen Unterdrickungssystemen zu
profitieren. Es ist daher wichtig, einen verantwor-
tungsvollen Umgang mit Gewalt zu lernen, um
zwischenmenschliche Beziehungen verandern
zu kénnen. Der Ansatz von Community Accoun-
tability ist nicht nur der Transformation gewaltvol-
len Verhaltens einzelner Menschen verpflichtet,
sondern strebt eine Veranderung des gesamten
Umfeldes und der jeweiligen Comunities an. Da-
bei liegt die Prioritdt auf dem Wohlergehen und
dem Empowerment der Betroffenen als Basis flr
eine breit angelegte soziale Transformation, hin
zu sozialer Gerechtigkeit.” (Transformative Justi-
ce Kollektiv Berlin, in CARA, 2014, S. 5f).



In einer anderen Perspektive geht es auch dar-
um, sich als Umfeld Konflikte wieder anzueignen,
die der moderne strafende Staat den Menschen
entzieht (Malzahn) oder auch: Es geht darum, als
Menschen und in Beziehungen die Fahigkeiten
zu entwickeln, in einer anderen Art mit Gewalt
umgehen zu kénnen. Auch mit dem Ziel, (trans-
generationale) Gewaltkreislaufe zu brechen, Ge-
walt damit zu vermindern und langfristig zu ver-
hindern.

Hier wird deutlich, dass Transformative
Gerechtigkeit immer auch Transformative
Gewaltpravention ist. Mit der vorliegenden
Broschiire wollen wir auf die praventiven
Aspekte auf Grundlage der Transformativen
Gerechtigkeit hinarbeiten und sie auch fiir die
padagogische Praxis zuganglich machen.

11

Die Auseinandersetzung mit Transformativer
Gerechtigkeit und Community Accountability
erfordert ein teilweise radikales Umdenken ge-
sellschaftlicher Selbstverstandlichkeiten.  Wir
empfehlen daher, sich eingehender mit den Kon-
zepten zu beschaftigen; dieser kurze Einblick in
die Ansatze kann nur ein Initialmoment sein.

In der Praxis wird TJ/CA oft als Wohlflihl-Ansatz
missverstanden. Nicht selten wird argumentiert,
dass die Ansatze neue Formen des Tater*innen-
schutzes darstellen und Ansatze ohne Strafen
keine Gerechtigkeit fur betroffene Personen bie-
ten. Deswegen wollen wir im Folgenden genau-
er auf die Unterscheidung zwischen Strafe und
Konsequenz eingehen. Letztere ist ein essentiel-
ler Bestandteil der Community Accountability.



Differenzierung Strafe und Konsequenz

Gemeinsamkeiten von
Strafen und Konsequenzen

Es existiert ein soziales Werte- und Regelsystem,
auf dessen Verletzung mit Strafe oder Konse-
quenz reagiert wird

Die Strafe oder Konsequenz wird von Personen
in einer machtvoll(er)en Position durchgesetzt

Strafen und Konsequenzen sollen zu einer Ver-
haltensveranderung fihren. Bei der Strafe ist das
empirisch jedoch selten wirksam (s.o. Kap. 2.2.1)

Strafe

ist per Definition ungewollt

steht nicht unmittelbar im Verhaltnis zu
Verletzung oder dem Schaden

soll der gewaltausiubenden Person Leid zufligen

die Bedirfnisse der betroffenen Person
sind zweitrangig

eine Strafe lasst sich ,aussitzen®, ertragen etc.
ohne, dass eine Veranderung der eigenen Uber-
zeugungen stattfinden muss

Konsequenz

12

kann von der gewaltaustibenden Person selbst
gewollt sein (sich z.B. selbst von Orten fernhalten,
um bei der betroffenen Person keine Angst aus-
zuldsen etc.)

sollte unmittelbar im Verhaltnis mit der Verletz-
ung oder dem Schaden stehen

soll der gewaltaustibenden Person Verantwortung
fur ihr Verhalten aufzeigen

die konkreten Bedlrfnisse der betroffenen Per
son haben Prioritdt im Finden einer entspre-
chenden Konsequenz (soll der betroffenen
Person z.B. Sicherheit ermdglichen)

die Konsequenz passt sich den Verdanderungen
im Verhalten und der Uberzeugungen der ge-
waltausibenden Person an



Selbstverstandlich ist eine klare Trennung in der
Theorie nicht eindeutig maglich, auch weil Stra-
fe in der Theorie eine Vielzahl von unterschiedli-
chen Funktionen erflllen soll. In der Praxis ist die
Unterscheidung flur beteiligte Personen oftmals
noch weniger nachvollziehbar. Vielmehr geht es
uns an der Stelle darum, eine analytische Tren-
nung vorzunehmen und Hinweise zu geben, an
welchen Annahmen sich auch eine padagogi-
sche Praxis ausrichten kann.

Sinnvoll sind Konsequenzen, die

in Beziehung zum negativen
Verhalten stehen,

die aus der Gewaltaustibung entstandenen
Bedurfnisse bertcksichtigen und

die geschadigten Beziehungen im Umfeld
miteinbeziehen.

Anders formuliert kdnnen Konsequenzen, die
mit dem Fehlverhalten nichts oder wenig zu tun
haben, die Bedulrfnisse nicht berlcksichtigen
oder die geschadigten Beziehungen im Umfeld
nicht beachten, hingegen die soziale Situation
zusatzlich belasten, die Verletzungen vertiefen
und Frust und Enttduschung auf allen Seiten ver-
starken.

13

Wir sollten uns also immer fragen:

Dient die Konsequenz unmittelbar dem
Wohl! der betroffenen Person und bei der
Beseitigung von verursachten Schaden im
Umfeld?

Konnte die betroffene Person selbst zu
dem Entschluss gekommen sein, dass die-
se Konsequenz notwendig ist?

Dient die Konsequenz dazu, dass die gewaltaus-
ubende Person eine Einsicht in das Verhalten
oder die verhaltenssteuernden Uberzeugungen
bekommt und was sie daran andern sollte, um
keine weiteren seelischen und korperlichen Ver-
letzungen und materiellen Schaden anzurichten?



3. Die Rolle von Trauma in

der Gewaltpravention

Trauma(forschung) informiert uns darlber, wie
Gewalt wirkt, was sie in Menschen bewirkt
und hinterlasst. Daraus lassen sich umgekehrt
Schlisse ziehen, wie ein Umgang mit Gewalt
aussehen muss, der Traumatisierungen nicht nur
nicht verschlimmert, sondern sogar ein Stick
weit zu einer besseren Bewadltigung beitragt. Fur
die Gewaltpravention ist die Trauma-Informiert-
heit ebenso wichtig, weil sie dadurch anerkennt,
dass es kein ,vor“ der Gewalt geben kann, son-
dern auch um der Pravention Willen die in der
Vergangenheit erlebte Gewalt integrieren muss.

Wir beschreiben im folgenden Kapitel, was uns
die Perspektive der sequenziellen Traumatisie-
rung fur die Gewaltpréavention lehrt und welche
Ansatzpunkte einer konkreten traumapéadagogi-
schen Praxis wir finden.

3.1 Trauma als Prozess verstehen

Trauma wird haufig als ein (singulares) belasten-
des Ereignis verstanden, das, wenn nicht ange-
messen verarbeitet, eine Vielzahl von emotiona-
len und psychischen Folgen haben kann, die als
~Symptome* auftreten.

Im ICD, dem International Statistical Classifica-
tion of Diseases and Related Health Problems
und wichtigsten weltweit anerkannte Klassifika-
tionssystem fiur medizinische Diagnosen, wird
Trauma insbesondere bei der Posttraumatischen
Belastungsstorung (PTBS) und inzwischen auch
mit der komplexen PTBS klassifiziert.

Die komplexe PTBS wird hauptsachlich durch
zwischenmenschliche Gewalt verursacht. Durch
standige Traumatisierungen, insbesondere auch
in der Kindheit, wird die Bindungs-, emotionale
und teilweise kognitive Entwicklung nachhaltig
geschadigt.

Die Perspektive vom Einzelereignis zur komple-
xeren Ursache hat sich also im Laufe der Zeit

14

erweitert. Dennoch wird in der klassischen psy-
chologischen Perspektive die gesellschaftliche
Dimension dieser ursachlichen Gewalt bislang
nicht ausreichend thematisiert.

Die Theorie der sequentiellen Traumatisierung
weiBt uns nun auf einen wesentlichen Punkt hin:
Die (sozialen) Bedingungen vor — wahrend und
nach dem Erleben von Gewalt spielen eine er-
hebliche Rolle dabei, wie die traumatisierenden
Erfahrungen integriert werden kénnen. Sind die
sozialen Bedingungen vor der Gewalterfahrung
bspw. gepragt durch unsichere Bindungen, er-
hoht sich das Risiko, dass die Erfahrung fur die
betroffene Person gravierendere Folgen hat.
Sind die sozialen Bedingungen nach der Gewalt-
erfahrung gepragt von Ignoranz, Verleugnung
und ,Silencing®, also dem Still-Stellen einer be-
troffenen Person, ist das Risiko, die Gewalterfah-
rung nicht angemessen verarbeiten zu kdnnen,
deutlich erhoht.

Menschen im Umfeld, die die unmittelbare Ge-
walt nicht ausgeiibt haben, tragen maBgeblich
dazu bei, ob die Bewaltigung der Gewalterfah-
rung gelingt oder nicht.

Hinzu kommt eine strukturelle Dimension, die
aufzeigt, dass die Ressourcen und Zugange zur
Bewaltigung ungleich verteilt sind und insbe-
sondere mehrfach marginalisierten Personen im
Vergleich zu privilegierten Personen ofter ver-
wehrt bleiben.

Hier zeigt sich erneut, dass Gewalt als soziale
Tatsache verstanden werden muss und nicht als
Ereignis, dass ausschlieBlich einzelne beteiligte
Personen betrifft. In diesem Sinne gibt es keine
LsUnbeteiligten®



Die Perspektive greift auch eine Unabhangig-
keitsthese an, wirft uns auf unsere gegenseiti-
gen Abhangigkeiten als Menschen zurtick und
ruft auf, die eigene Verantwortung in jeder sozia-
len Lage zu erkennen.

Das Gute ist: wenn wir Trauma als Prozess (se-
quenziell) betrachten, sind die Interventions-
moglichkeiten vielfdltiger als bei einem Ver-
stdndnis von Trauma als singuldres Ereignis. Die
stattfindende Gewalt kann vielleicht (noch) nicht
verhindert werden; aber wir konnen an den sozi-
alen Bedingungen arbeiten, in die Gewalterfah-
rungen immer eingebettet sind.

Die Rolle des Umfeldes ist zentral. In klassischen
Praventionsangeboten kommt sie jedoch viel zu
kurz. Wie das Umfeld in der konkreten Praven-
tionspraxis thematisiert werden kann, bespre-
chen wir ab Kap. 5.

3.2 Traumapadagogik und was
wir aus ihr lernen (kdnnten)

Was der Traumapddagogik und Traumatherapie
gemeinsam ist, dass sie wie Menschen dabei
unterstutzt, mit den Auswirkungen von Trauma
umzugehen und und aus sich selbst heraus zu
lernen. Die Traumapadagogik unterscheidet
sich von der Traumatherapie, weil sie die Bewdil-
tigung des Alltags in den Blick nimmt und nicht
die konkrete (und sehr unterschiedliche) Aufar-
beitung der traumatischen Erlebnisse.

Flr eine traumapadagogische Begleitung ist es
wesentlich, ein anderes Verstandnis fur das Ver-
halten von betroffenen Kindern/Jugendlichen
und ihre Bedurfnisse im Alltag zu entwickeln.
Voraussetzung ist ein breites traumatologisches
Wissens und entsprechende péadagogische
Kompetenzen. ,Zugrunde liegt die Annahme,
dass insbesondere frihe Vernachlassigungs-,
Misshandlungs- und Missbrauchserfahrungen
durch enge Bezugspersonen die Entwicklung
von vertrauensvollen und sicheren Bindungen
in gravierender Weise beeintrachtigen“ (Schmid,
2019), was auch die komplexe PTBS anspricht.

15

Im Folgenden sollen Prinzipien der Traumapa-
dagogik vorgestellt werden, an denen sich Pa&-
dagog*innen in ihrer Arbeit orientieren kdnnen.
Die Prinzipien wurden flr die Zielgruppe von
traumatisierten Kindern und Jugendlichen ent-
wickelt, sind aber anwendbar auf jegliche Ziel-
gruppen der padagogischen Arbeit.

1. Korrigierende Beziehungserfahrungen

Das wichtigste Prinzip der Traumapadagogik
liegt in der Moglichkeit, korrigierende Bezie-
hungserfahrungen zu ermaglichen. Indem Men-
schen in einem sicheren Umfeld Unterstltzung
und Verstandnis erfahren, konnen sie lernen,
schadliche Beziehungsmuster zu durchbrechen
und gestindere Bindungsmuster zu entwickeln.

Ziel ist es, Resilienz und Selbstbestimmung zu
starken, gesunde Bindungen zu erleben und
eine positive (selbststarkende) Veranderung im
Verhalten, Denken und Fuhlen einer Person zu
bewirken. Korrigierende Beziehungserfahrun-
gen kdénnen also eine heilende und transformati-
ve Wirkung entfalten.

Merkmale korrigierender Beziehungserfahrun-
gen sind:

) Sicherheit und Vertrauen
° Akzeptanz und Empathie

° Unterstlitzung und Validierung
von Emotionen

° Konsistenz und Verlasslichkeit

° Forderung von Autonomie

° Forderung von Selbstwertgeflnhl
Korrigierende Beziehungserfahrungen spielen
eine entscheidende Rolle bei der Férderung von
Heilung, Wachstum und Veranderung bei Men-

schen, die traumatische Erfahrungen gemacht
haben.



2. Die ,,guten Griinde“

Menschen handeln aus ,guten Griinden® (Holz-
kamp). Diese beziehen sich auf die subjektiven
und sozial vermittelten Motivationen, die Men-
schen dazu bringen, bestimmte Handlungen
auszufiuhren. Diese Griinde kdonnen von sozia-
len Normen, kulturellen Einflissen, individuellen
Erfahrungen, Emotionen und anderen Faktoren
beeinflusst werden, unter anderem auch von
traumatischen Erlebnissen.

Die ,guten Grinde“ sind nicht als hormative Be-
wertung gedacht, sondern vielmehr als Beob-
achtungskategorie: Was veranlasst Menschen
dazu, auf eine bestimmte Art und Weise zu den-
ken, zu handeln oder zu fuhlen? Sie sind eng mit
dem sozialen Kontext und den darin gemachten
Beziehungserfahrungen verbunden. Aus den
konkreten sozialen Kontexten heraus ist es nach-
vollziehbar, dass Menschen bestimmte Uber-
zeugungen als selbstverstandlich oder sinnvoll
wahrnehmen, auch wenn diese Uberzeugungen
nicht zwangslaufig ethisch ,gut® sind.

Wenn wir nach den ,guten Grinden“ fragen,
konnen wir eher die sozialen Einflisse und Be-
dingungen zu erkennen, die das individuelle
Denken und Handeln beeinflussen, wenn Men-
schen auf eine ,von auBBen nicht nachvollziehba-
re Art und Weise* handeln.

Eine Haltung als Padagog®in, die immer die ,,gu-
ten Grlinde* sucht, wird weniger dazu tendieren,
vorschnell mit Strafe oder Gewalt zu reagieren.
Sie wird gleichzeitig achtsam daftr sein, frih-
zeitig selbst- oder fremdverletzendes Verhalten
zu identifizieren, ohne den Grund in einer ge-
nuinen ,Boshaftigkeit® der Person zu suchen.
Die ,guten Griinde“ sind keine Entschuldigung
fur Handlungen, die anderen schaden. Sie die-
nen dem Verstandnis und zeigen andere Hand-
lungsmadglichkeiten auf, z.B. angemessene und
sinnvolle Konsequenzen, anstatt unmittelbar mit
Strafe zu reagieren.

16

3. Zustimmungsprinzip

Das Zustimmungsprinzip basiert auf dem Res-
pekt vor der Autonomie und den individuellen
Entscheidungen von Kindern und Jugendlichen
in der alltaglichen padagogischen Praxis. Egal,
was gemacht wird, folgt dem Prinzip, dass die
Kinder/Jugendlichen

darlUber informiert werden (Information),
was gemacht wird,

den Handlungsplan verstehen
(Verstandnis)

in den Handlungsplan einwilligen
(Einwilligung),

diese Einwilligung freiwillig gegeben
wird (Freiwilligkeit) und

der Schutz ihrer persénlichen Rechte
gewabhrleistet ist
(Schutz der personlichen Rechte).

Ein trauma-informierter Hintergrund des Zustim-
mungsprinzips ist, dass traumatisierte Kinder und
Jugendliche in unerwarteten und uneinschéatz-
baren Situationen getriggert werden kdnnen.
Wenn Padagog*innen immer dem Zustimmungs-
prinzip folgen, lernen traumatisierte Kinder/Ju-
gendliche dariber hinaus: ,Meine Bedurfnisse
und Grenzen werden ernst genommen® und
auch: ,Ich hab die Verantwortung, sie auch rich-
tig zu formulieren®. Diese Erfahrung kann fur Kin-
der und Jugendliche auch irritierend sein, wenn
sie die wiederkehrende Erfahrung gemacht ha-
ben, dass ihre Grenzen nicht akzeptiert, ihre Be-
durfnisse vernachldssigt und ihre Meinung nicht
berlcksichtigt wurde. Im besten Fall aber lernen
Kinder und Jugendliche auch durch die Vorbild-
funktion, selbst nach Zustimmung zu fragen.



In stressigen oder emotional aufgeladenen Si-
tuationen, in denen Padagog*innen beflrchten,
dass es ,eskaliert”, kann vielleicht nicht immer
die Ruhe aufgebracht werden, nach Zustim-
mung zu fragen oder Handlungsabsichten aus-
fuhrlich anzukiindigen und zu erklaren. In sol-
chen Situationen ist es dennoch wichtig, dass
die Kinder/Jugendlichen immer die Mdglichkeit
haben, selbststandig Entscheidungen zu treffen
(Choice), ihre Stimme zu erheben und ihre Ge-
fuhle auszudriicken (Voice) oder die Situation
zu verlassen (Exit). Das bedeutet, in keiner Situ-
ation Zwang anzuwenden, trotz starker Emotio-
nalitdt zuzuhoren, den Mund nicht zu verbieten
oder anzuschreien und die Situation nicht mit
Freiheitsentzug zu kontrollieren. Vielmehr kann
mit den ,,guten Grinden* erkannt werden, wovor
sich die (traumatisierten) Kinder/Jugendlichen
zu schitzen versuchen.

Selbstverstandlich sind solche Situationen nicht
dazu geeignet, eine Konfrontation mit verletzen-
dem Verhalten der Kinder und Jugendliche zu
thematisieren. Ein besserer Umgang ware also,
zunachst darauf zu achten, dass sich die Kinder/
Jugendlichen nicht selbst oder andere gefahr-
den und zu einem spéateren Zeitpunkt in Ruhe
mit den betroffenen Kindern/Jugendlichen in
Austausch zu kommen.

Das Zustimmungsprinzip erkennt die Rolle der
Bezugsperson in der Padagogik (korrigierende
Beziehungserfahrungen) an und nimmt Pada-
gog*innen gleichzeitig starker in die Verantwor-
tung, ihr eigenes Verhalten und ihre Emotionen
bewusst zu halten und zu regulieren.

Reflexionsfragen

Wann handle ich in meiner padagogischen
Praxis flir meine Adressat*innen unvorhersehbar?

Wann I6se ich moglicherweise Irritation
oder Angst aus?

Wann fordere ich die Adressat*innen zu etwas
auf, ohne sie vorher in meinen Handlungsplan
mit einzubeziehen?

17

4. Selbstfiirsorge

Daran anschlieBend kann Selbstfiirsorge als es-
sentielle Prioritat in der (trauma-)padagogischen
Praxis verstanden werden. Herausfordernde
Situationen bedurfen einer besonders hohen
persdnlichen Nachsorge, insbesondere wenn
Padagog*innen mit starken Ubertragungen und
Gegenubertragungsgefuhlen konfrontiert sind
oder eigene Betroffenheiten aktiviert werden. In
der Traumapadagogik gilt durch die korrigieren-
den Beziehungserfahrungen das Prinzip des
Containments. Pddagog*innen nehmen beson-
ders belastende (und belastete) Beziehungen
mit der Absicht in Kauf, bei der Bewaltigung der
Gewalterfahrungen zu unterstitzen, die sie nicht
ausgeubt haben und dennoch oft ,zu splren be-
kommen*. Das fuhrt dazu, dass es ein Ungleich-
gewicht in der Beziehung gibt, weil die Geduld,
Zugewandtheit und Fursorge nicht gleicherma-
Ben gewdrdigt wird. Das ist verbunden mit Frust,
Enttduschung und haufigen Ohnmachtserfah-
rungen.

Umso wichtiger ist hier also, dass Padagog*in-
nen Selbstfirsorge betreiben, auf ihre eigenen
Grenzen achten und sich selbst Unterstlitzung
suchen.

Die vier vorgestellten Prinzipien sind unserer
Meinung nach gute Orientierungspunkte flr
eine padagogische Haltung in Bezug auf trans-
formative Gewaltpravention. Gleichzeitig fehlt
in der Literatur der Traumapdadagogik noch eine
starkere Thematisierung von gesellschaftlichen
Machtverhaltnissen und Intersektionalitat. Mit ei-
nem kritischen Blick Idsst sich auch herausarbei-
ten, dass viele Absichten der Traumapadagogik
darin bestehen, Menschen in das bestehende
System madglichst effektiv zu (re-)integrieren. Mit
dieser kritischen Lesart lassen sich dennoch vie-
le Erkenntnisse der Traumapdadagogik auch in
einer emanzipatorischen Padagogik anwenden.



4. Kritik der

padagogischen Praxis

Im Folgenden soll ein vertiefender Blick in die
padagogische Praxis geworfen werden, um die
Leerstellen aufzudecken, die einer Transformati-
ven Gewaltprdavention im Weg stehen.

Padagogische Handlungsfelder sollen ein Ort
der Gewaltpravention sein. Dennoch ist eher zu
beobachten, dass paddagogische Handlungsfel-
der selbst Orte der Gewalt und Diskriminierung
sind oder die Voraussetzungen nicht erflllen,
Pravention oder Intervention zu leisten.

Wir werden uns in diesem Kapitel zunachst fra-
gen, welche Formen von Gewalt in der padago-
gischen Praxis auftreten, die ganz offensichtlich
einem praventiven Ansatz entgegenstehen. Im
Anschluss gehen wir auf (fehlende) Vorausset-
zungen einer Gewaltpravention ein und widmen
uns daraufhin bestehenden Praventionsangebo-
te, deren Starken, Defiziten und Ansatzpunkte
fur die Transformative Gewaltpravention.

41 Strafende Padagogik

In der (sozial-)padagogischen Praxis wird das
Thema Strafe oft nicht problematisiert oder the-
matisiert, sondern lauft als selbstverstandlicher
Bestandteil der Praxis im Alltag mit.

In der Fachliteratur ist seit den 1990ern eine
Abkehr der strafenden P&adagogik zu finden
(Richter, 2018, S. 128). Jedoch sind in der Praxis
Strafen und Sanktionen standig und uberall zu
beobachten.

Die Ausgangslage padagogischer Settings ist
immer ein Machtverhaltnis von Padagog*innen
gegeniber ihrer Adressat*innen. Dieses Macht-
verhaltnis muss kritisch reflektiert werden, denn
ein ungleiches Machtverhaltnis einer der groB-
ten Risikofaktoren fur Gewalt.

Die Rechtfertigung von Strafe in der Padagogik
erfolgt oft unter der Begriindung der Erziehung
oder Disziplinierung. Es wird argumentiert, dass
Strafe notwendig sei, um Verhaltensanderungen
bei den Adressat*innen herbeizufiihren oder ge-
winschtes soziales Verhalten zu erzeugen (zu
unserer Kritik siehe Kap. 2.2.1).

Viele Strafen und sozialen Sanktionen (vor die
Tur schicken, Strafarbeit, aufs Zimmer schicken,
ein harscher Kommentar..) werden von Pada-
gog*innen als ,nicht schlimm® eingestuft. Es
bleibt unbewusst, dass diese die gleichen scha-
digenden Auswirkungen haben kdnnen, wie
,offensichtlichere® oder andere Formen von Ge-
walt.!

In padagogischen Settings werden mehr Strafen
fur ,RegelverstoBe” (z.B. Zuspatkommen, Laut
sein) verhangt, als unbedingt als Antwort auf Ge-
walt, die von Jugendlichen ausgeht. Die Regeln,
gegen die verstoBen wird, bleiben jedoch meist
unerklart oder unerklarlich (,das ist halt so®), ihr
Sinn oder Unsinn darf selten von Kindern/Ju-
gendlichen hinterfragt werden. Wenn wir jetzt
danach fragen, wie Strafe in paddagogischen Set-
tings als Antwort auf zwischenmenschliche Ge-
walt funktioniert, ist dieser Hintergrund wichtig.
Denn auch wenn Kinder/Jugendliche andere
verletzt haben, bekommen sie selten eine dif-
ferenzierte Aufklarung oder werden in Konflikt-
situationen begleitet. Das gewaltvolle Verhalten
wird von den Padagog*innen selbst identifiziert,
als ,falsch®* bewertet und wie bei ganz anderen
~RegelverstoBen® unmittelbar mit einer Strafe
belegt.

Oftmals besteht kein Zusammenhang zwischen
der Strafe und der konkreten Verletzung (z.B.:
ein Kind muss vor die Tur gehen, wenn es ein
anderes Kind geschlagen hat oder darf nicht mit

1. Entsprechend unserer Definition stufen wir Strafe in der Pédagogik als
eine Form von Gewalt ein. Selbstverstandlich ist die ,,Absicht, ob ge-
straft oder willkirlich Gewalt angewendet wird, voneinander zu tren-

18

nen. Allerdings wollen wir hier nicht zu tief in die Diskussion Uber die
Absichten einsteigen, sondern uns insbesondere mit den Wirkungen
der Strafen und anderen Formen von Gewalt beschaftigen.



den anderen essen. Es wird nicht darauf geach-
tet, dass das Kind dem verletzten Kind zuhort
oder sich entschuldigt.)

In der padagogischen Praxis findet sich ,Victim
Blaming“ als zentraler Baustein der alltdglichen
Legitimation von Gewalt/Strafe wieder. Den Kin-
dern/ Jugendlichen wird vorgeworfen, durch ihr
Verhalten die ,Strafe“ (Gewalt) selbst hervorge-
rufen zu haben. Sie kdnnten mit Satzen wie ,Du
zwingst mich dazu, das zu tun® (eigentlich: dir
Gewalt anzutun) oder ,,Du lasst mir keine ande-
re Wahl* konfrontiert werden, was die eigentli-
che Verantwortung von den gewaltaustibenden
Personen (hier Padagog*innen oder Erziehungs-
personen) auf die betroffenen Personen (Kinder/
Jugendlichen) verschiebt.

Insgesamt ist es wichtig, sich bewusst zu ma-
chen, dass Strafe in der Padagogik in vielen Fal-
len Gewaltelemente beinhaltet. Die kritische Re-
flexion Uber die Anwendung von Strafe und die
Suche nach alternativen Ansatzen ist flr uns ein
zentraler Aspekt in der Suche nach gewaltpra-
ventiven padagogischen Haltungen.

4.2 Gewalt in der
padagogischen Arbeit

Neben dem Strafen finden sich weitere Formen
von Gewalt in der Padagogik: Ausgrenzung, Be-
schamung, Entwlrdigung, Anschreien, abwer-
tendes oder bevorzugendes Vergleichen mit
anderen, Vernachlassigung, Diskriminierung,
Zwang zum Essen, Schlafen oder Toilettengang,
andere Formen der Notigung, Zerren, Schubsen,
Schlagen, Fixieren und Freiheitsentzug, unzurei-
chende Nahe-Distanz-Regulation, Gaslighting,
psychische Gewalt (Erpressung, Drohung), Ig-
norieren von Ubergriffen von Kindern/Jugendli-
chen untereinander (Peer-Gewalt), sexualisierte
Gewalt und mehr (vgl. Maywald, 2019, S.41).

Nicht selten wird Gewaltverhalten oft als Reak-
tion aus Uberforderung der Pddagog*innen ein-
gestuft (Maywald, 2019). Diese Uberforderung
wird in der Literatur ,anerkennend® wahrgenom-
men. Sie wird immerhin nicht entschuldigt. Sollte

19

es ,aus Uberforderung“ zu Gewalthandlungen
kommen, sollen die Ursachen der Uberforde-
rung beseitigt werden (Maywald, 2019, S. 43, 45,
51...). Was genau die Ursachen sind oder dass
vielleicht weniger die Uberforderung an sich,
sondern das Berechtigungsdenken (Bancroft)
der Padagog*innen ursachlich fur Gewaltaus-
ubung ist, kommt in der Literatur zu kurz.

In der Praxis sehen wir sogar teilweise die sozia-
le Bestatigung von Gewalt (,ich hatte mir auch
nicht anders zu helfen gewusst®) und die Aus-
bleiben von Parteinahme flr die betroffenen Kin-
der/Jugendlichen oder Verantwortungstbernah-
me unter Kolleg*innen.

Wir haben uns uUber unser Projekt hinweg ge-
fragt: Welche Formen von Gewalt in padagogi-
schen Settings werden normalisiert?

Wir konnten beobachten, dass insbesondere
Formen diskriminierender Gewalt auftreten (Ras-
sismus, Sexismus, Klassismus, Ableismus, Fett-
feindlichkeit, uvm.) Aber auch kdrperliche Grenz-
Uberschreitungen waren teilweise alltaglich. Ein
-an die Schulter fassen® ein ,in die Haare fas-
sen® eine ,leichte Kopfnuss®, ein aufgedrangtes
~-Hand geben“ usw. Die Mdglichkeit, einem mog-
lichen Ubergriff ausgehend von Pddagog*innen
zu widersprechen, halt sich in engen Grenzen.
Die anwesenden anderen Kinder/Jugendliche
dulden die Ubergriffe aus (berechtigter) Sorge,
ihr Widerspruch kdonnte zu Sanktionen fiihren.

Solche Situationen und Umgebungen sind na-
tirlich kein geeignetes Setting fir eine Gewalt-
pravention, aber immer noch Normalitat. Es sind
die Umstande, in denen die Vielzahl von einzel-
nen Praventionsangeboten stattfinden. Unserer
Meinung nach fehlt es also, wenn wir nach einer
transformativen Gewaltpréavention suchen, an Bo-
den, auf dem diese Angebote wachsen kdnnen.



4.3 Fehlende Voraussetzungen
fur eine gewaltpraventive
Haltung

Neben den bereits angesprochenen und einer
Vielzahl von strukturellen Grinden, die eine
gewaltpraventive Haltung behindern (6kono-
mischer und Leistungsdruck im Arbeitsalltag,
Personalmangel, Uberarbeitung, Ressourcen-
mangel etc.) sehen wir einige Griinde bei Pa-
dagog*innen selbst und in ihrer Ausbildung, die
eine gewaltpraventive Haltung behindern.

Das allgemeine Verstandnis von Gewalt ist
verkiirzt. Padagog*innen ubernehmen ein
verkurztes gesellschaftliches Verstandnis
von Gewalt und den entsprechenden Um-
gang damit.

Die mangelnde Auseinandersetzung mit-
den eigenen Gewalterfahrungen kann
zu unreflektierten und Uberwdltigenden
(Trauma-)Reaktionen fuihren, die die Pada-
gog*innen in ihrer Handlungskompetenz
einschranken.

Eine fehlende Thematisierung der eige-
nen Gewaltausiibung und diskriminie-
renden Verhaltens macht Padagog*innen
ignorant gegenuber ihrem eigenen Ver-
halten. Hier ist einer unserer zentralen
Kritikpunkte angesprochen. Weder in der
Theorie noch in der Praxis finden wir eine
selbstkritische Reflexion der eigenen Rolle
in Bezug auf Gewaltaustubung oder Diskri-
minierung. Paddagog*innen werden oft als
~neutral® betrachtet. Viele Padagog*innen
haben ein Selbstbild, dass sie nicht dis-
kriminieren oder Gewalt austiben, weil sie
~die Guten“ sind. Oben haben wir versucht
darzulegen, dass dieses Selbstbild das Ri-
siko birgt, dass Gewalt oder Diskriminie-
rung sehr wohl ausgelibt, aber verleugnet
wird. Die Auseinandersetzung damit ist
unseres Erachtens mindestens genauso
wichtig, wie diejenige mit eigener Gewalt-
erfahrung. Oft sind diese Auseinanderset-

20

zungsprozesse mit Abwehr-, Scham- und
Schuldgefiihlen verbunden. Sie sind al-
lerdings eine wesentliche Voraussetzung
fur eine gewaltpraventive und verantwor-
tungsbewusste Haltung.

Die individuellen Voraussetzungen sind
bedingt durch strukturelle und soziale
Voraussetzungen. In der padagogischen
Ausbildung werden Fragen der eigenen
Haltung, gesellschaftlichen Positionierung
und der Integration eigener biographischer
Erfahrungen haufig vernachldssigt. Fort-
bildungen zum Umgang mit traumatisier-
ten Adressat*innen oder zum Thema Ge-
waltpravention fehlen. Generell sind auch
pddagogische Arbeitsfelder oft von einer
okonomischen Ressourcenknappheit (oder
Ressourcenverknappung) betroffen. Es
fehlt an Supervision oder auch Raumen fir
kollegiale Beratung. Neben den fehlenden
Ressourcen ist aber auch oft eine fehlende
Kultur der Achtsamkeit zu beobachten. Oft
erfahren engagierte Padagog*innen kei-
nen Ruckhalt durch die Kolleg*innen, son-
dern machen gegenteilige Erfahrungen: Es
herrscht ein falsches Selbstbild im Kolle-
gium (,wir sind die Guten®) und der eigene
Frust oder Scheiterns- und Ohnmachtser-
fahrungen werden mit ,Lastern® Uber Ad-
ressat*innen kompensiert.



4.4 Kritik und Defizite der
Praventionsangebote

4.4 Griinde fiir Praventionsangebote
in padagogischen Handlungsfeldern

Zuerst: Warum braucht es Praventionsangebote?

Dass Praventionsangebote wichtig und notwendig
sind, zeigen in erster Linie die Zahlen der stattfin-
denden Gewalt.

Fast jede dritte erwachsene Person in Deutsch-
land war in Kindheit oder Jugend mindestens
einmal von Gewalt in der Kindheit betroffen (Witt
et al., 2017). Dabei kommt sexualisierte Gewalt
bei Madchen deutlich haufiger vor als bei Jun-
gen, wahrend das Risiko fur diversgeschlechtli-
che Kinder in allen Fallen nochmal das der Mad-
chen ubersteigt (vgl. Weller et al,, 2021, S. 5).
Bei korperlicher und emotionaler Misshandlung
sowie Vernachlassigung treten Geschlechterun-
terschiede in den Hintergrund. ,Hierbei liegen
die Pravalenzen jeweils bei 22,9 % (korperliche
Misshandlung), 291 % (emotionale Misshand-
lung), 16,3 % (korperliche Vernachlassigung) und
18,4 % (emotionale Vernachlassigung)“ (Maier,
Bittner, 2022).2

2. FuBnote: In der Literatur wird im Kontext von Kindern und Jugendlichen weiter
hin oft von ,Misshandlung” oder ,Missbrauch“ gesprochen. Wir verwenden

21

diese Begriffe nur, wenn wir auf vorliegende Studien referieren. Ansonsten sind
wir dafiir, Gewalt gegen Kinder und Jugendliche als Gewalt zu benennen.



Emotionale/Psychische
Misshandlung

Isolieren, Terrorisieren, gezielter Liebesentzug,
Bestrafungen, Bedrohungen, Kontrolle, (willktr-
liche) Erniedrigung, Gaslighting, Anltigen, Mani-
pulation, emotionaler Missbrauch, emotionale
Uberforderung, Einsperren

Korperliche
Misshandlung

Jegliche Anwendung von korperlicher Gewalt,
die zu korperlichen Verletzungen fuhrt oder das
Potenzial dazu hat; sexualisierte Gewalt, Zwang
zum oder Entzug von Essen

Emotionale/Psychische
Vernachlassigung
(auch: Unterlassene Fursorge)

Ignorieren (Weghoren, Wegschauen), keine emo-
tionale Fursorge aufbringen, Unterlassene Be-
aufsichtigung, Aussetzen in gewalttatiges Um-
feld, nicht vor stattfindender Gewalt schitzen,
erzieherische Vernachlassigung (keinen Halt
bzw. keine Struktur geben, keine Grenzen setzen,
Parentifizierung), nicht ernst nehmen

Korperliche
Vernachlassigung

Verschiedene Formen der Gewalt in der
Strukturierung nach Maier, Bittner, 2022.

22

Mangelnde Erndhrung, Vernachlassigung der-
Korper-Hygiene, gesundheitliche und (zahn-)me-
dizinische Vernachlassigung (z.B. Wunden nicht
versorgen, nicht zu Arzt*innen bringen etc.),
mangelnde, zu enge oder unhygienische Klei-
dung, keine kdrperliche Nahe zulassen oder ge-
ben, gesundheitsschadliche Unterbringung



In vielen Fallen treten mehrere Gewaltformen
(hier: Misshandlungs- und Vernachlassigungsfor-
men) gleichzeitig auf (vgl. Witt et al., 2017). Eine
vorliegende Gewaltform erhoht die Wahrschein-
lichkeit, dass auch weitere Formen von Gewalt
erlebt werden (vgl. ebd).

Trotz einer Vielzahl unterschiedlicher Studien zu
Gewalt gegen Kinder und Jugendliche mit kon-
tinuierlich hohen Zahlen, geht die WHO davon
aus, dass 90 % der Falle von Gewalt gegen Kin-
der nicht erkannt werden (vgl. Sethi et al., 2013).

Obwohl die Zahl der Praventionsangebote steigt,
gibt es bei den vorliegenden Zahlen definitiv zu
wenig Praventionsangebote.

Warum Praventionsangebote in
padagogischen Handlungsfeldern?

Eine Vielzahl von zwischenmenschlicher Gewalt
findet in ,privaten“ Nahbeziehungen statt, z.B. in
der Familie oder in Partner*innenschaften. Der
Schutz der Privatsphare ist ein wichtiges Grund-
recht. Gleichzeitig bringt die starke Trennung
des vermeintlich privatem vom o6ffentlichen Le-
ben mit sich, dass die ein groBer Teil der statt-
findenden Gewalt nicht aufgedeckt wird und
betroffene Personen keine Hilfe erfahren. Au-
Berdem haben betroffene Personen vielfaltige
~-gute Grlinde®, nicht Uber die erfahrene Gewalt
zu sprechen.

Padagogische Handlungsfelder (Kindergarten,
Schulen, Jugendhilfe, offene Jugendarbeit, ...)
sollten Orte sein, an denen Aufklarung Uber Ge-
walt, Unterstitzung in Fallen von Gewalt und
Pravention stattfindet. Einerseits und vor allem,
weil dort viele (junge) Menschen erreicht wer-
den; andererseits weil diese Orte auch einen Bil-
dungs- und Erziehungsauftrag haben.

Es gibt viele gute Aspekte von Praventionsange-
boten. Vor allem diskriminierungssensible, femi-
nistische Angebote, ganzheitliche Selbstvertei-
digungs- und Selbstbehauptungsangebote (z.B.
Wendo), Angebote von Beratungsstellen etc. Es
finden sich teilweise gute Methoden, aus denen
wir lernen konnten und die auch in unsere Arbeit
mit einflieBen.

23

Allerdings wollen wir uns im Folgenden den As-
pekten bestehender Praventionsangebote wid-
men, die unserer Meinung nach problematisch
sind oder unzureichend bzw. Uberhaupt nicht
thematisiert werden.

4.4.2 Hauptkritikpunkte
Praventionsangebote

Ungeniigende strukturelle Einbettung
von Praventionsangeboten

In der Literatur besteht Konsens darlber, dass
Pravention mehr sein muss als Einzelangebote
(BJR, 2013, S. 7; BzGA, 0.D., S. 2; Caspari, 2021,
S. 33, EBer, Rusack, 2020, S. 14 f; Watzlawik et
al.,, 2019, S. 21). Allerdings fehlt in der Praxis die
Einbettung der Praventionsbemuhungen oft auf
struktureller Ebene (ebd.) Manche Institutionen
haben zwar Schutzkonzepte oder -vereinba-
rungen, diese sind in der Vielzahl allerdings nur
schriftlich, werden aber nicht gelebt (Caspari,
2021, S. 246f). Weil der seit ca. 2010 geflhrte
Diskurs um Schutzkonzepte (Caspari, 2021, S.
2f.) noch relativ jung ist, fehlt bei sehr vielen Ins-
titutionen die strukturelle Einbettung vallig.

Fehlende Sensibilitat

Wir beobachten, dass es an Sensibilitat im Um-
gang mit (potenziell) betroffenen Personen und
traumasensiblen Sprechen Uber Gewalt fehlt.
Dazu gehort auch, sensible aber wirksame Inter-
ventionen wdahrend des Praventionsangebots
durchfiihren zu kdnnen. Besonders problema-
tisch wird es, wenn unsensibles Sprechen Uber
Gewalt mit der Annahme passiert, dass es keine
betroffenen Personen im Raum gibt. Nicht selten
fuhrt gerade die Annahme, es gabe keine betrof-
fenen Personen im Raum, zu Triggern und der
emotionalen Uberforderung wahrend Praven-
tionsangeboten, weil betroffene Personen das
Gefuhl haben, sie mussten ihre Betroffenheit
verstecken.



Das Praventionsangebot ist ein wichtiger Raum
dafir, dass betroffene Personen sich gesehen,
gehort und ernst genommen fuhlen — egal ob
sie ihre Betroffenheit darin offenlegen (was in
der Tat relativ haufig passiert) oder nicht. Pada-
gog*innen, die Praventionsangebote durchflh-
ren sollten also immer damit rechnen, dass ihre
Adressat*innen von Gewalt betroffen sind und
dementsprechende Sensibilitat aufbringen.

Verkiirzung auf sexualisierte Gewalt

Wie oben anhand der Zahlen skizziert, sind die
Formen der Gewalt, die betroffene Personen er-
leben, oft mit anderen Formen der Gewalt ver-
bunden. Prdaventionsangebote sind allerdings
meist zugespitzt auf sexualisierte Gewalt sind
und das Adressieren, die Verschrankung oder
die Umwandlung in andere Formen von Gewalt
fehlt.

Tater-Opfer-Dichotomie

Oft existiert bei Praventionsangeboten und auch
in der Literatur, eine sehr dichotome ,Tater/Op-
fer“-Trennung, die normativ mit ,gut/bose“ be-
legt. Auch wenn es wichtig ist, Gewalt bewertend
einzuordnen, kann die Trennung dazu fihren,
dass Menschen entweder von Gewalt betroffen
sind oder Gewalt ausuben. In der Realitat sind
Menschen aber meistens beides: In irgendeiner
Form betroffen und gewaltausibend.

Dabei ist nicht nur die Trennung logisch verkdrzt,
sondern auch die Stigmatisierung und Identifi-
zierung von Personen mit ihrem Gewalthandeln
einerseits (die Person ist ein Tater) und ihrer Ge-
walterfahrung (die Person ist ein Opfer) anderer-
seits. Die betroffenen Personen werden mit dem
Begriff und dem Verstandnis ,Opfer” haufig auch
in einer ohnmachtigen, passiven Position gehal-
ten. Die gewaltausibenden Personen hingegen
bekommen keine Aussicht auf Wiedergutma-
chung oder Raum fur Verhaltensverdnderung,
sondern die Aussicht auf Strafe und Ausgren-
zung, wirden sie die Gewalt eingestehen.

24

Reproduktion geschlechtlicher Binaritat

Neben der dichotomen Trennung ,Tater/Opfer®
herrscht bei Préventionsangeboten ebenfalls
haufig ein sehr bindres und stereotypes Denken
in Bezug auf Geschlecht. Auch wenn anerkannt
wird, dass Jungen betroffen sein konnen, bleibt
die Ansprache oft in der Zuschreibung ,Tater =
mannlich, Opfer = weiblich“ verhaftet. Das flhrt
zu einer Reproduktion von heteronormativer
Binaritdt einerseits und macht mannliche und
queere Betroffenheiten genauso unsichtbar wie
die Gewaltauslbung, die von Frauen und quee-
ren Menschen ausgeht.

Reproduktion diskriminierender Vorurteile

Die Reproduktion von Heteronormativitat ist
nicht die einzige gesellschaftliche Struktur, die
in Praventionsangeboten wiederholt und ver-
festigt wird. Es werden bestimmte Bilder von
Jaterinnen“ produziert, die nicht selten eine
rassistische, klassistische oder auch transmiso-
gyne Konnotation haben. Sexismus und Ableismus
wird oft bei den ,Opfer-Bildern“ reproduziert.



Unterkomplexes Verstandnis von Gewalt

Nicht selten wird ein unterkomplexes oder dis-
kriminierendes Verstandnis von Gewalt den Pra-
ventionsangeboten zugrunde gelegt, wie z.B.
die ,sexuellen Triebe”, ,die andere Kultur” oder
»das bildungsferne Umfeld“ von gewaltausiben-
den Personen etc.

Unrealistische Bilder von
zwischenmenschlicher Gewalt

Unserer Meinung nach kommt in den Methoden
der Praventionsangebote oftmals auch zu kurz,
wie Gewalt in Nahbeziehungen realistisch aus-
sehen kann (kleinschrittig, ambivalent, wider-
sprichlich) und wie sie sich ,anbahnen® kann
(Tater*innenstrategien). AuBerdem fehlt oft der
Raum, anzusprechen, dass es auch Ambivalen-
zen im Erleben von Gewalt gibt (,was mache
ich, wenn ich die Person liebe, die mich schlecht
behandelt?).

Die fehlende Pravention in
Praventionsangeboten

Ein weiteres logisches Problem von vielen Pra-
ventionsangeboten ist, dass sie eigentlich Inter-
ventionsmaglichkeiten aufzeigen. Es wird the-
matisiert, Nein zu sagen, die eigenen Grenzen
zu verteidigen, sich zu wehren oder Hilfe zu ho-
len. Eigentlich richten sich die Methoden also an
Situationen aus, wenn die Gewalt ,gerade statt-
findet“ oder bereits stattgefunden hat. Es fehlt
ein Thematisieren von Schutz- und Risikofakto-
ren, bevor die Gewalt stattfindet.

Verantwortungsverschiebung in Richtung
betroffene Personen

Haufig sind Praventionsangebote sind als Selbst-
verteidigungskurse konzipiert. Sie thematisieren
Situationen, in denen sich potenziell betroffene
Personen akut wehren mussen. Solche Angebo-
te sind wichtig und haben dennoch einen pra-
ventiven Effekt, wenn sie das Selbstbewusstsein
der Teilnehmer*innen starken und die Selbstsi-
cherheit, Nein sagen zu dirfen und kdénnen. Ein

25

problematischer Aspekt bleibt allerdings, wenn
solche Angebote alleine stehen: die Verantwor-
tung zur Verhinderung von Gewalt (also Praven-
tion) wird bei der (potenziell) betroffenen Person
gesucht.

Fehlende Thematisierung von
Gewaltausiibung bei den Adressat*innen

Nicht nur in Bezug auf Paddagog*innen, sondern
auch bei den Adressat*innen fehlt bei Praven-
tionsangeboten oft das Thematisieren eigener
Gewaltausiibung. Man konnte sagen, dassin den
z.B. Workshops nur ,die eine Seite der Medaille®
aufgezeigt wird. Dabei lage ja genau in der Fra-
ge ,Wie werde ich nicht gewaltausubend?* der
Kern von Pravention.

Wenn es doch thematisiert wird (haufig dann nur
bei Jungs/jungen Mannern), bleibt es eher bei
der moralischen Verurteilung, anstatt sich auf
die Suche nach Griinden (Uberzeugungen, Be-
rechtigungsdenken (siehe Bancroft, 2021)) und
Handlungsalternativen, wie z.B. ,Umgang mit
Zuruckweisung® oder ,Emotionsregulation® zu
machen.

Verhaltnis Praventionsangebote zur Polizei

Nicht selten gehen Praventionsangebote, z.B.
an Schulen von der Polizei aus. Selbst wenn das
nicht der Fall ist, spielt die Polizei in Praventions-
angeboten friher oder spater eine Rolle. Sie
werden als die Instanz dargestellt, an die sich
betroffene Personen wenden, wenn sie durch
Strafe der gewaltausibenden Person Gerechtig-
keit erlangen wollen. Dieser Umstand ist aus vie-
len Griinden problematisch. Leider kdnnen wir in
dieser Handreichung nicht tief genug auf die vie-
len Dimensionen der Kritik an der Polizei im Zu-
sammenhang mit zwischenmenschlicher Gewalt
eingehen. Als Literatur empfehlen wir: Melanie
Brazzell [Hg.] (2019) ,Was macht uns wirklich si-
cher?“, und Christina Clemm (2020) , Aktenein-
sicht®. Der aus unserer Perspektive wichtigste
Grund in Bezug auf Praventionsangebote ist al-
lerdings, dass zu wenig Aufklarung Uber die Kon-
sequenzen einer Anzeige bei der Polizei fur die
betroffene Person besteht.



LAlleinige Aufgabe und Ziel der Strafver-
folgungsbehodrden ist die Strafverfolgung —
nicht der Schutz des Kindes — und bei Sexual-
delikten handelt es sich um ,Offizialdelikte®,
die bei Kenntnisnahme durch die Polizei von
Amts wegen verfolgt werden und dann von
niemandem mehr gestoppt werden kdnnen
[...] Tatsachlich ist es aber so, dass Strafver-
fahren in solchen Fallen nur sehr selten tber-
haupt zum ,Erfolg® fUhren: Schon bei den
geringsten Zweifeln an der Schuld der*des
mutmaBlichen Tater*in, muss ein Freispruch
erfolgen (,in dubio pro reo® = im Zweifel fur
den Angeklagten). Rund 75 % der wegen
des Verdachts einer Sexualstraftat einge-
leiteten Verfahren werden, meist bereits im
Ermittlungsverfahren, eingestellt. [...] Hinzu
kommt, dass die Aussage der betroffenen,
minderjahrigen Hauptbelastungszeug*innen
im Strafverfahren den Dreh- und Angelpunkt
der Beweisfiihrung und damit auch eine
zentrale Angriffsflache flur die Strafverteidi-
gung bildet. [...] Besonders problematisch
kann dies flr die betroffenen Kinder werden,
wenn es sich bei dem*der Tatverdachtigen
um eine den Kindern und Jugendlichen na-
hestehende Person handelt. Die Verletzten
wollen zwar, dass der Missbrauch aufhort,
aber der*dem Tatverdachtigen moglicher-
weise nicht schaden [...] Gerade bei Jugend-
lichen entsteht oft der Wunsch eine Strafan-
zeige zurlckzuziehen — vor allem, wenn sie
realisiert haben, was alles auf sie zukommt,
z. B. dass sie ausfluhrlich aussagen missen,
wahrend die*der Angeschuldigte das Recht
hat, zu den Vorwdlrfen zu schweigen. Dies ist
nach der Anzeigeerstattung nicht mehr mog-
lich. Dann mussen sie da durch — komme
was wolle. Eine Einstellung des Verfahrens
kann frihestens durch die Staatsanwalt-
schaft nach Prlfung der Ermittlungsergeb-
nisse erfolgen und Strafermittiungen kénnen
sich Uber Monate oder gar Jahre ziehen, in
denen das Opfer weiter ungeschitzt ist [...]
Bisweilen sind die Einstellungsbescheide
dann leider auch immer noch wertend in Be-
zug auf die von den Betroffenen geduBerten
[,zweifelhafter] Aussagen, was zu [...] tiefe[r]
Beschamung bis hin zu suizidalen Krisen
[fUhren kann].“ (Kliemann, 2023, S. 10ff.)

26

Diese und ahnliche Ausflihrungen lassen sich in-
zwischenin einer Vielzahl von Studien im Bereich
des Kindesschutzes finden. Gleichzeitig ist die
Realitat im Klassenzimmer oder padagogischen
Praxisfeld haufig von einer anderen Annahme
gepragt: Die Polizei und die Gerichte wirden im
Sinne der betroffenen Person handeln.

Die Notwendigkeit zur Anzeige wird gleichzeitig
aber nicht unbedingt damit begriindet, dass die
betroffenen Personen davon einen direkten Vor-
teil hatten. Vielmehr begegnen uns ausgehend
von Padagog*innen und Erziehungsberechtig-
ten Argumente wie: ,Wenn du ihn nicht anzeigst,
kann er das ja immer weiter machen®. Hierbei
wird den betroffenen Personen ein unzumutba-
rer emotionaler, moralisierender Druck auferlegt
und die Verantwortung an der ,Verhinderung
von weiterer Gewalt“ gegeben.

Zusammenfassen lasst sich beobachten, dass,
selbst wenn die Polizei nicht direkt (oder in die
Fallbeispiele der Praventionsangebote) invol-
viert ist, die strafrechtliche Verfolgung eine un-
problematisierte Selbstverstandlichkeit bleibt.
Es wird als das Vorgehen dargestellt, das not-
wendig ist, wenn es zu ,strafbaren Formen*® von
(sexualisierter oder korperlicher) Gewalt kommt.
Die Aufklarung uber Folgen flur betroffene Per-
sonen fehlt haufig.

Strafende Gerechtigkeit

Generell folgt das Gerechtigkeitsverstandnis
von Praventionsangeboten haufig einer ldee
von strafender Gerechtigkeit. Das ist nicht ver-
wunderlich, aber wie oben ausflhrlich beschrie-
ben unserer Meinung nach nicht geeignet, die
Ursachen von Gewalt zu beleuchten und Ge-
waltkreislaufe zu durchbrechen. Mit der ,trans-
formativen Gewaltpravention” wollen wir auch
das erreichen: Das Gerechtigkeitsverstandnis
von Pravention verandern.



Fehlende Perspektive auf die Rolle
des Umfeldes

Dabei folgen wir einem Verstdandnis von Trauma
als Prozess, in dem das Umfeld eine wesentliche
beteiligte Rolle spielt. Oft wird das Umfeld als
eine ,neutral“ und ,auBenstehend” betrachtet.
Das Umfeld hat dann die Rolle, zu dulden oder
zu bestrafen, je nachdem, wie die Bewertung
der Gewalt aussieht. Selten wird gesehen, dass
die Handlungen oder unterlassenen Handlun-
gen des Umfeldes wesentlich dazu beitragen,
wie die Gewalterfahrung von betroffenen Perso-
nen verarbeitet und integriert werden kann oder
selbst gewaltféormig sein kénnen. Die Themati-
sierung und Einordnung der Rolle des Umfeldes
fehlt in den allermeisten Praventionsangeboten
komplett.

Fehlende Verantwortungsiibernahme

Damit verbunden fehlt auch der Aspekt der Ver-
antwortungsubernahme als Umfeld oder Ange-
horige*r. Bei Gewalt gegen Kinder findet sich
dieser Aspekt zwar noch haufiger, insbesonde-
re wenn es um den Schutz vor weiterer Gewalt
geht; umso élter die Adressat*innen, desto we-
niger Verantwortungsubernahme wird vom Um-
feld erwartet. Erwachsene Betroffene sehen sich
in der Eigenverantwortung, mit der Gewalterfah-
rung umzugehen. Dabei stellt Gewalterfahrung
oft und Traumatisierung per Definition eine Form
von Uberforderung dar, die alleine nicht bewal-
tigt werden kann.

Generell fehlt haufig allein schon die Idee von
Verantwortungstuibernahme. Neben Dulden oder
der individuellen Unterstlitzung von betroffenen
Personen ergeben sich durch die Idee der Ver-
antwortungstbernahme dabei so viele Hand-
lungsoptionen, die Menschen ergreifen kdnnen.
Und weil Gewalt die allermeisten Menschen mit
einem Gefuhl von Ohnmacht zurlcklasst, ist
es Aufgabe der Praventionsangebote, solche
Handlungsmoglichkeiten aufzuzeigen.

Diese Liste von Kritikpunkten trifft nattrlich nicht
auf alle Praventionsangebote zu. Sie ist vielmehr
eine Sammlung von verschiedenen Defiziten,

27

die wir identifizieren konnten und problemati-
sieren wollten. Die Kritik richtet sich auch nicht
an Padagog*innen in der Praxis von Praventions-
angeboten, sondern ist als Beitrag zu einer Dis-
kussion gedacht, wie diese Angebote gestaltet
werden konnten, um tiefgreifender das Ziel zu
verfolgen, nadmlich die Pravention von Gewalt.

Wir sind in der Praxis immer von verschiede-
nen Faktoren begrenzt (Zeit, Ressourcen..) und
kdnnen nicht alles umsetzen. Die Liste kann zur
Orientierung genutzt werden, welche Aspekte
in den einzelnen Angeboten mehr thematisiert
werden soll, oder welche Aspekte in den pad-
agogischen Alltag mit einflieBen konnen, insbe-
sondere wenn es dort zu Grenziuberschreitun-
gen oder Formen von zwischenmenschlicher
Gewalt kommt.



5. Transformative
Gewaltpravention

Nach dieser ausfuhrlichen theoretischen Hinflh-
rung stellen wir im folgenden Kapitel zuerst das
Konzept bzw. den Ansatz der Transformativen
Gewaltpravention vor. Im zweiten Teil des Kapi-
tels berichten wir von der Umsetzung in unse-
rem Praxisprojekt und deren jeweiligen Inhalte,
Methoden, Reflexionen und Erkenntnisse.

5.1 Konzept und Ansatz Transfor-
mative Gewaltpravention

Aufbauend auf den ausgeflhrten Kritiken an
Strafen, Ansatzen der Traumapadagogik und
Theorie der sequentiellen Traumatisierung, An-
satzen der Transformativen Gerechtigkeit und
Kollektiven Verantwortungsiibernahme und ei-
ner Kritik an strafender, gewaltvoller Padagogik
sowie Defiziten in Praventionsangeboten entwi-
ckelten wir unser Konzept der ,Transformativen
Gewaltpravention®, das sich bestandig weiter-
entwickelt. Unserem Verstandnis von Gewalt-
pravention liegt zugrunde, dass die Verantwor-
tung fur Verhinderung und Abbau von Gewalt
nicht eine individuelle, sondern kollektive und
gesellschaftliche Aufgabe und Verantwortung
ist. Es geht nicht nur um die Verhinderung von
Gewalt, sondern auch um den Aufbau eines Mit-
einanders, das widerstandig gegenuber zwi-
schenmenschlicher Gewalt ist. Als transforma-
tiv bezeichnen wir das Konzept, weil es zu einer
gesellschaftlichen Transformation beitragen soll:
Zur Uberwindung von Herrschaftsstrukturen und
Gewaltformen und fur solidarische, verantwor-
tungsvolle Beziehungsweisen.

Transformativ-gewaltpraventive Haltung

Das Konzept ,Transformative Gewaltpravention®
funktioniert nicht ohne eine entsprechende Hal-
tung. Es ist keine technische Losung. Dement-
sprechend sind wir oben auf verschiedene Vor-
aussetzungen eingegangen, die Pddagog*innen
mitbringen sollten, wenn es um einen anderen

28

Umgang mit Gewalt geht. Wir kommen zurick auf
das oben mehrfach betrachtete Zitat: ,Gewalt ist
eine Sprache, die wir alle gelernt haben“ (RES-
PONS, 2018, S. 35). Was fiur eine Sprache mis-
sen wir sprechen, wenn wir diese Sprache der
Gewalt stiickweise ver-lernen wollen? Fur uns ist
klar, dass die eigene Haltung und Selbstreflexion
zu diesem Lernprozess dazu gehort.

Im Gegensatz zu anderen Praventionsangebo-
ten, in denen die Rolle der Padagog*innen aus
den Gewaltverhaltnissen oft ausgeklammert
werden, bezieht die transformative Gewaltpra-
vention Padagog*innen als Beteiligte in einem
groBeren transformativen Prozess mit ein. Die
Anerkennung, dass wir alle potentiell Gewalt
auslben kénnen, macht es maglich, sich selbst
zu involvieren und aus dieser Position heraus die
eigenen Handlungsmaoglichkeiten zu erkennen.
Dazu gehort es, eine Kultur wachsen zu lassen,
die fehlerfreundlich und kritikfahig ist — im Kol-
legium, gegentber den Adressat*innen und mit
sich selbst.

Das in Kapitel 2.3 eingefluhrte Konzept der kol-
lektiven Verantwortungsibernahme flhrt uns
von den kleinen, alltdglichen Praxen ins groBe
Ganze. Verantwortungsiubernahme findet statt,
wenn wir bei Streitigkeiten und Gewalt interve-
nieren und deeskalieren, wenn wir uns entschul-
digen, wenn wir mit unseren Freund*innen in
Konflikt bleiben, anstatt uns abzuwenden, wenn
wir zuhoren und fur Menschen da sind. Diese
Fahigkeiten konnen wir bestarken, einiben und
trainieren, wie einen Muskel.



Umfassendes Wissen uber gesellschaftliche
Macht- und Gewaltverhaltnisse (auch Struk-
turen von Diskriminierung)

Selbstachtsamkeit und Selbstkenntnis, um
die eigene Handlungsfahigkeit und die
Grenzen der eigenen Kompetenz einschéat-
zen zu konnen (Professionalitat)

Auseinandersetzung mit eigener Diskri-
minierungs- und Gewalterfahrung, ggf.

Traumatisierungen.

Selbstschutz und Selbstflirsorge als Prioritat

Individuelle Voraussetzungen fiir eine
transformativ-gewaltpraventive Haltung

Reflexion eigener gesellschaftliche Position
(insb. Privilegien)

Auseinandersetzung mit eigenem diskrimi-
nierendem Verhalten

Selbstreflexion eigener Gewaltaustbung in
der Vergangenheit

Selbstreflexion eigener grenziiberschrei-
tenden oder gewaltvollen Handlungsmuster

(insb. In Stresssituationen)

Offenheit fur eigenes Nicht-Wissen

Strukturelle Voraussetzungen,
die eine transformativ-gewaltpraventive
Haltung unterstitzen

Thematisierung der individuellen Voraus-
setzungen in der Ausbildung

Ausreichend Ressourcen fir Versorgungs-
strukturen der Mitarbeiter*innen (Team-Be-
sprechungen, Supervision, etc.)
Ausreichend Ressourcen fur Fortbildungen

Soziale Voraussetzungen, die eine
transformativ-gewaltpraventive Haltung in
einen sozialen Zusammenhang einbetten

Kultur der Achtsamkeit unter
den Kolleg*innen

Gemeinsames (trauma-)padagogisches Ver-
standnis und offener Austausch darliber

Geteiltes Verstandnis von Gewalt und Dis-
kriminierung und offener Austausch aus
verschiedenen Perspektiven

Kollegiale Unterstutzung und Beratung in
schwierigen Fallen

29



5.2 Erkenntnisse aus dem Projekt

Unser Projekt bestand aus drei Praxisfeldern, in
denen wir mit dem Ansatz der Transformativen
Gewaltpravention gearbeitet haben:

Workshops mit Jugendlichen
an Schulen

Multiplikator*innenseminar fiir
(Sozial-)Padagog*innen

Empowerment-Workshop flr
gewalt-betroffene Personen

5.21 Workshops mit Jugendlichen

Fur die Workshops mit Jugendlichen an Schulen
legen wir einen Schwerpunkt auf sexualisierte
Gewalt. Grund dafur ist nicht nur, dass Schulen
unter ,Gewaltpravention“ meist nur ,Pravention
sexualisierter Gewalt” verstehen, sondern auch,
weil es flr die Zielgruppe ein besonders relevan-
tes Themenfeld ist. Jugendliche sind besonders
gefahrdet, sexualisierte Gewalt zu erleben. Nach
Statistik erleben ,2/3 aller jungen Menschen [...]
GrenzlUberschreitungen durch Partner*innen®
(bff, 0.D.) in ihren ersten sexuellen Beziehungen.
Mé&adchen, junge Frauen und trans* Personen
sind besonders gefahrdet (bff, 0.D.; Freund (0.D.),
S. 40).

Die Unterstutzung von Jugendlichen in der
Gestaltung von liebevollen Beziehungen und
Handlungs- und Sprechfahigkeit bei Grenzuber-
schreitungen halten wir flir einen essentiellen
Baustein von Pravention. Damit eingeschlossen
sind romantische, sexuelle aber auch freund*in-
nenschaftliche Beziehungen.

Die im Praventionsangebot besprochenen Dyna-
miken sexualisierter Gewalt lassen sich auf ver-
schiedene Formen der Gewalt Ubertragen und

30

weiterdenken. Zudem verschranken sich haufig
verschiedene Formen von Gewalt, wie z.B. psy-
chische Gewalt (Manipulation) und sexualisier-
te Gewalt. Unser Anspruch ist es also, das Pra-
ventionsangebot nicht auf sexualisierte Gewalt
zu verkirzen, aber zielgruppen-entsprechend
auszurichten und von dort aus die Komplexitat
sichtbar zu machen. Wichtig ist hierbei auch zu
beachten, keine Hierarchien der Gewaltformen
herzustellen, sondern die Entscheidung, einen
bestimmten Ausgangspunkt zu wéhlen, vielmehr
pragmatisch zu begriinden und auf die zielgrup-
penspezifische Relevanz hinzuweisen.

Voraussetzungen & Freiwilligkeit

Wir haben drei zweitdgige Workshops durch-
fihren konnen. Zuerst konnten Schiler*innen
freiwillig und klassenlUbergreifend aus einer 11.
Stufe eines Gymnasiums gewonnen werden. Bei
diesem Gymnasium gab es zuvor ein Schiler*in-
nen-Projekt zum Thema sexuelle Belastigung
und Gewalt. Das zweite Mal war in Absprache
mit den Lehrkraften eine ganze 9. Klasse einer
Mittelschule (mit Deutsch als Fremdsprache)
w~verpflichtet®. Zuletzt hat eine ganze 11. Klasse ei-
nes Gymnasiums teilgenommen, wobei sich ein-
zelne Schiler*innen die Auseinandersetzung mit
der Thematik ausdricklich gewinscht hatten.

Die unterschiedlichen Voraussetzungen und
Grade der Freiwilligkeiten haben sich auf den
Workshop in verschiedenen Vor- und Nachtei-
len ausgewirkt. Bei der freiwilligen Teilnahme
kamen hauptsachlich die Menschen mit Vorwis-
sen, die selbst von Gewalt und Diskriminierung



betroffen sind (in unserem Fall z.B. ausschliel3-
lich Madchen). Mit diesen Teilnehmer*innen war
ein intensives, motiviertes Arbeiten moglich und
es entstand schnell ein safer space, in dem
Schiler*innen ihre eigene Betroffenheiten teilen
konnten und Empathie erfahren haben.

Wir halten es flur eine Grundvoraussetzung,
Menschen nicht zu einer Auseinandersetzung
mit dem Thema Gewalt zu zwingen. Zum einen
kdnnen wir nie wissen, welche guten Griinde
(s.o. Kap. 3.2) Menschen haben, sich entzie-
hen zu wollen. Zum anderen widerspricht ein
Zwangskontext den Werten und Inhalten unse-
rer Bildungsarbeit, in der wir Gewalt Uberwinden
mochten.

Wir konnen nicht authentisch uUber Konsens
sprechen, wenn wir Jugendliche zur Anwesen-
heit zwingen. Daher ist es auch in den “unfreiwil-
ligen” Kontexten wichtig, die Moglichkeit zu bie-
ten, jederzeit den Raum zu verlassen (siehe Kap.
3.2 Choice-Voice-Exit) und eine groBe Sensibi-
litat daflr zu haben, was Jugendliche mit ihrer
Sprache auszudriicken versuchen.

In freiwilligen Angeboten sehen wir den Nach-
teil, dass insbesondere (aber nicht nur) mann-
liche Jugendliche aus verschiedenen Grlinden
(»lacherlich®) nicht teilnehmen wollen. Aufgrund
von noch starkerer Tabuisierung und Scham ist
insbesondere fur betroffene mannliche Jugend-
liche unwahrscheinlich, den Raum genauso zu
nutzen wie betroffene weibliche Jugendliche.

Inhalte

In den 2-t&gigen Workshops nahern wir uns von
verschiedenen Richtungen dem Thema Gewalt.
Die Inhalte unterscheiden sich an Dichte und
Theorie je nach Altersstufe und ggf. sprachlichen
Barrieren. Durch die Gestaltung der Methoden
werden die Inhalte von den Jugendlichen haupt-
sdchlich selbst erarbeitet und von den Bildungs-
referent*innen lediglich erganzt, eingeordnet
und mit kleinen Inputs unterfittert.

31

Was ist Gewalt?
Wer entscheidet, ob etwas Gewalt ist?

Mit der Methode des ,Gewaltbarometers®, bei
der die Jugendlichen sich nach vorgelesenen
Situationen aufstellen auf einem Spektrum von
~Gewalt bis ,keine Gewalt* wird deutlich, dass
Gewalt nicht nur korperlich, sondern auch verbal,
psychisch und digital sein kann. Die Aufstellung
macht unterschiedliche Einschatzungen sichtbar.
Die Jugendlichen konnen tber ihre unterschied-
lichen Einschatzungen in Austausch kommen
und die Referent*innen bewerten die Position
auf dem Barometer nicht. Im Laufe der Beispiele
und Diskussionen soll deutlich werden, dass Ge-
walt immer subjektiv ist und die Definition, ob
es sich um Gewalt handelt oder nicht, bei den
betroffenen Personen liegt.

Mit Hilfe der Situationen arbeiten wir auBerdem
Orte der Gewalt heraus. Dabei wird klar, dass die
haufigsten Orte der Gewalt, das Zuhause und
Nahbeziehungen, nur am Rande wahrgenom-
men werden. Jugendliche werden eher darauf
vorbereitet, Gewalt im offentlichen Raum zu er-
warten.

Da Gewalt nicht immer, aber sehr oft entlang
gesellschaftlicher Machtverhaltnisse ausgelbt
wird, setzen wir uns mit der alltaglichen Auswir-
kung von Sexismus, Rassismus und andere For-
men von Diskriminierung auseinander.

Ein wichtiger Baustein von Pravention ist die
Starkung der Wahrnehmung der eigenen Gren-
zen und Korpersignale.



Wie bemerke ich meine eigene Grenzen? Wo
und wie in meinem Korper merke ich, wenn ich
mich unwohl fiihle?

Ergebnisse der Jugendlichen ,Korpersignale,
die zeigen, dass etwas mir nicht gut tut®:

Schwitzige Hande - Atmen fallt schwer - Keh-
le zuschnlren — Zittern — Herzklopfen — Kopf-
schmerzen - leise werden - alles zieht sich zu-
sammen — verkrampft - schweres Korpergefuhl
— Schwindel — Ubelkeit — Bauchschmerzen - in-
stabile Balance - Neurodermitis

Und wie kann ich die Grenzen anderer Men-
schen bemerken? Da das nicht so leicht ist, und
wir nie genau wissen, wie Menschen ihr Unwohl-
sein ausdricken, sprechen wir Uber Konsens,
Nein sagen und Nein annehmen — und (ben
spielerisch ,Nein“ und ,Stopp* zu sagen und zu
horen.

Haufig wird sexualisierte Gewalt bagatellisiert,
obwohl die Folgen fiir Betroffene oft einschnei-
dend und in vielen Fallen traumatisierend sind.
Ein Input zu (moglichen) psychosozialen Folgen
von Gewalt kann Jugendlichen madglicherweise
helfen, ihre eigenen psychischen Belastungen
einzuordnen oder Verstandnis fur psychisch be-
lastete Freund*innen zu entwickeln.

Wissen Uber Tater*innenstrategien, insbeson-
dere Manipulationsstrategien, die durch einen
Ausschnitt einer Jugendserie gemeinsam eratr-
beitet werden, kann Jugendliche bestarken, Ma-
nipulation in Beziehung oder Flirts zu erkennen,
gemeinsam zu verurteilen und sich vor Gewalt
zu schitzen.

Anhand von Beispielsituationen gehen die Ju-
gendlichen in den Austausch, wie sie damit um-
gehen koénnen, wenn sie Grenzuberschreitun-
gen im Umfeld bemerken.

32

Wie kann ich Freund*innen unterstiitzen, wenn
sie mir von Gewalterfahrung erzdahlen? Was
kann ich tun, wenn ich eine Grenzverletzung
im Freundeskreis beobachte? Welches Verhal-
ten als Freundeskreis ware cool?

Ergebnisse der Jugendlichen: ,Moglichkeiten,
Betroffene zu unterstiitzen®

Empathie fur Betroffene, Begleitung anbieten,
beiseite stehen, Selbstbewusstsein starken,
ernst nehmen; unterstiitzen bei dem, was die
Person braucht; zuhoren, Scham- und Schuld-
gefuhle abmildern, ruhig kommunizieren, ab-
lenken, dabei helfen, sich professionelle Hilfe
zu holen, intervenieren wenn andere Menschen
darliber sprechen, scheil3 Verhalten von Umfeld
ansprechen; nur mit Zustimmung der Betroffe-
nen Person: offentlich verurteilen, was passiert
ist, die Gewalt ausiibende Person konfrontieren

Gewalt und eigene Grenzlberschreitung sind
Themen, die haufig mit unangenehmen Geflh-
len verbunden sind, mit Abwehr, Schmerz und
Scham. Ein ressourcenorientierter Fokus auf die
Qualitat der eigenen Beziehungen ermoglicht es,
ein positives Verstandnis fiir Verantwortung zu
entwickeln. Dafur, fur sich selbst und zusammen
mit dem Umfeld sicherere Raume und schone
und unterstitzende Beziehungen zu pflegen.



Ausgewahlte Methoden

1. Ubung: Was sagt mein

GruppengroBe: beliebig

Alter: ab 6 Jahren
Dauer: ca. 35 min
Ablauf:

Alle Teilnehmer*innen bekommen Papier,
kdnnen sich Stifte aussuchen (mind.
Zwei verschiedene Farben)

Anleitung: malt euren/einen Kérperum-
riss auf das Blatt. Ich werde Fragen vor-
lesen und ihr konnt selbst entscheiden,
ob ihr schreiben oder malen wollt.

Einzelarbeit
(je 8 Min zu jeder Frage)

~Wo und wie in meinem Korper merke ich,
dass mir was nicht gut tut? Oder, dass
etwas zu schnell geht? Das ich mich un-
wohl fihle?* (das kann bei manchen z.b.
sein, das etwas schwer im Bauch liegt,
oder das der Hals eng wird,...)

Wo und wie in meinem Korper merke
ich, dass mir was gut tut? Das alles ge-
nau richtig ist?“

33

Korper?

Materialien: Buntstifte, weies Papier
Ziel: Korperwahrnehmung starken,
eigene Grenzen bemerken

Austausch in Kleingruppen
(2-3 Menschen)

Wer mochte, kann in der groBen Grup-
pe teilen — hattet ihr Gemeinsamkeiten,
Unterschiede?

kleiner Input: ,der Korper hat meistens
klare Signale, aber wir haben nicht im-
mer gelernt, darauf zu horen, weil wir z.B.
niemanden verletzen mdchten, wir nicht
glauben kénnen, dass Menschen so was
machen, wir manipuliert werden etc. “

Praventionsbotschaften setzen:
Deine Geflihle zahlen!

Dein Korper gehort dir!
(Angenehme vs. Unangenehme Berlihrungen)

Du darfst dir Hilfe holen!

(Gute Geheimnisse vs. schlechte Geheimnisse »
Geheimnisse, die dir Bauchschmerzen bereiten,
darfst du erzéhlen!)

Du hast keine Schuld!



2. Ubung: Grenzen bemerken,
respektieren, intervenieren

GruppengroBe: min. 6, max. 25 Teilnehmer*innen

Alter: ab 13 Jahren
Dauer: ca. 40
Ablauf:

in Kleingruppen aufteilen
(3-5 Personen)

Entweder freiwillig oder zufallig, beides
hat Qualitaten. Wenn viele Spannungen
in der Gruppe sind, kann es produktiver
sein, freiwillige Gruppen zu bilden.

Situationen verteilen:

a) In eurem Freundeskreis ist es normal,
dass ihr euch immer zur BegriBung alle
umarmt. Du merkst, dass eine Freundin
von dir immer versucht, die Umarmung
so kurz wie madglich zu machen. Was
machst du?

b) Du bist im Kino mit der Person, in die
du total verknallt bist. Ihr haltet schon
langer Handchen und du merkst, dass
die Person gerne mehr will, dich kis-
sen mochte. Das geht dir gerade aber
eigentlich zu schnell. Was machst du?

34

Materialien: Situationen ausgedruckt

Ziel:

In dieser Methode Uben die
Jugendlichen spielerisch, sich in
Positionen hineinzuversetzen und
Verantwortung zu tibernehmen.

c) Du bist auf einer Party, wie immer wird
viel getrunken. Ein Freund aus deiner
Gruppe hat den Abend Uber noch nichts
getrunken, du willst aber gerne mit ihm
feiern. Du versuchst ihn zu Uberreden,
doch wenigstens ein Bier mit ihm zu trin-
ken. Am Ende gibt er nach, verlasst die
Party dann aber direkt. Was machst du?

d) Du bist seit kurzem in einer Beziehung
und deine Freund*innen fragen standig,
ob ihr schon Sex hattet und wann ihr
endlich soweit seit, weil du doch auch
schon 17 bist, du sollst dich doch nicht
so anstellen. Du flihlst dich mit den Fra-
gen unwohl. Was machst du?

Handlungsoptionen in Kleingruppe ent-
wickeln (15 min)

Handlungsoptionen in groBer Gruppe
vorstellen (20 min)



Erkenntnisse und Reflexionen

Die Jugendlichen waren Uberrascht, wie nah der
Workshop an alltdglichen Situationen und ihren
eigenen Leben war und gar kein &oder, lang-
weiliger, moralischer Vortrag. Das zeigt, dass
Gewaltpravention oft zunachst als eine sehr
abstrakte Vorstellung scheint, was weit weg ist
vom eigenen Leben, bis die Jugendlichen sie
an eigene Erfahrungen anknlpfen konnen. Die
Rickmeldungen aus den Workshops zeigen, wie
wichtig der Raum ist, sich explizit, offen und mit
Alltagsbezug mit oft tabuisierten Themen aus-
einanderzusetzen, um die eigenen Erfahrungen
einordnen zu konnen, sich zu starken und mehr
Handlungsfahigkeit entwickeln zu konnen.

In einer Methode haben wir thematisiert, Neins
zu akzeptieren. Die Schiler*innen sollten sich
in Situationen eindenken, in denen sie im Alltag
ein Nein bekommen haben (z.B. ,eine Freundin
mochte bei einer gemeinsamen Unternehmung
nicht teilnehmen®). Die Schiler*innen berichte-
ten davon, dass sie vielleicht nachfragen wiur-
den, warum sie keine Lust hat, aber vor allem
versuchen wiurden, sie zu uberreden, doch mit-
zugehen. Sie haben sich Uberwiegend berech-
tigt gefuhlt, den Grund fur ihre Absage zu wissen
und mehrmals nachzufragen oder Druck auszu-
uben. Es fiel ihnen schwer, das Nein zu akzep-
tieren. Als wir gefragt haben, wie sie sich fiihlen
wirden, war es flr sie ein irritierender aber auf-
schlussreicher Perspektivwechsel (,l6st Druck
aus® fuhlt sich blod an“ etc.).

Als dann aber ein Madchen zugab, immer mal
-Nein“ zu ihrem Freund zu sagen, weil sie woll-
te, dass er sie Uberredet, war pddagogische
Kompetenz und Haltung gefragt. An der Stelle
war wichtig, auf die Selbstverantwortung der Ju-
gendlichen fur ihre Kommunikation in Beziehung
hinzuweisen, ohne sie fur ihre Beziehungsmus-
ter (gute Griinde) zu verurteilen.

In einer Abschlussrunde auBerte ein Madchen,
dass es ihr nun klarer sei, warum es auch mal in
Ordnung ist, Nein zu etwas zu sagen, obwohl sie
es immer allen Recht machen will. In solchen Mo-
menten wird uns bewusst, wie wichtig die Arbeit
ist, die wir machen.

35

Gleichzeitig stellen wir uns immer wieder die
Frage nach der Nachhaltigkeit von Kurzzeitpa-
dagogik. Fur einige Stunden ist ein ,anderes
Lernen® moglich, nach denen die Jugendlichen
dann aber wieder zurlick in die alten Strukturen
gehen, an denen sich nichts grundlegend ver-
andert. Das war insbesondere der Fall in dem
Workshop, in dem Schiler*innen von Rassismus
und Ubergriffe ausgehend von Lehrer*innen er-
zahlt haben.

Uns ist bewusst, dass wir sehr komplexe Zusam-
menhange in solchen Formate verkirzen mus-
sen und geschlechtliche Binaritaten reproduzie-
ren und Komplexitat reduzieren. Einerseits, um
an dem Alltagswissen der Schiler*innen anset-
zen zu konnen, andererseits, weil wir selbst in
den Strukturen eingebunden sind.

Letztlich sind wir haufig mit Erkenntnissen aus
den Workshops gegangen, die uns bewegt ha-
ben, Methoden und Konzepte immer wieder
anzupassen. Gleichzeitig haben wir gemerkt,
dass es die Komplexitat und Widerspruchlichkeit
praktischer Erfahrungen braucht, um die theo-
retischen Annahmen in der Praxis umsetzen zu
kdnnen.

5.2.2 Multiplikator*innen-Seminar

Transformative Gewaltpréavention bezieht sich
stark auf das eigene (sozial-)padagogische Han-
deln. Padagog*innen und Sozialarbeiter*innen
sind wichtige Akteur*innen, die mit ihrer Haltung
beim Sprechen uber, oder beim Intervenieren in
grenziberschreitenden Situationen unterstit-
zen und bestarken kdnnen — oder eben auch Si-
tuationen verschlimmern. Gleichzeitig befinden
sich Padagog*innen oft in Handlungsfeldern, die
strukturell gewaltvoll gegeniber Klient*innen
sind oder die durch ungleiche Machtverhaltnis-
se besonders pradestiniert fir Gewaltaustibung
und Machtmissbrauch sind. Der Ansatz der
Transformativen Gewaltpravention bietet Pada-
gog*innen die Maglichkeit, die eigene Arbeit zu
reflektieren und Handlungsspielrdume zu erwei-
tern.



Inhalte

Das zweiteilige Seminar aus Fortbildung und
kollegialer Beratung hatte zum Ziel, (Sozial-)Pa-
dagog*innen fur Gewalt zu sensibilisieren und in
ihrer Handlungsfahigkeit zu unterstitzen. Daflr
haben wir mit theoretischen Inputs, Reflexion
der eigenen Haltung und Situationen der Uber-
forderung und Scham gearbeitet.

Die theoretischen Inhalte des Seminars setzen
sich mehrheitlich aus den Inhalten dieser Hand-
reichung zusammen. Wir haben uns mit der
Selbstverstandlichkeit von Strafen beschaftigt

Reflexionsfragen

Wo erlebst du Strafen in der Padagogik/
Sozialen Arbeit?

Erinnerst du dich an Situationen, in denen
du selbst grenzuberschreitend gehan-
delt hast? Welche Geflihle verbindest du
damit?

Hast du schon mal Jugendliche/Kinder
ohne ihre Zustimmung angefasst?

Hast du dich schon mal fur dein Verhalten
gegeniber Klient*innen/Jugendlichen/Kin-
dern entschuldigt? Wenn ja, wie hat sich
das angeflihlt? Wenn nein, warum nicht?

und diese kritisch hinterfragt (,zwar ist mittler-
weile physische Gewalt untersagt, jedoch ist
psychische Gewalt z.B. in Form von Liebesent-
zug nicht weniger pragend®).

In der kollegialen Beratung haben wir gemein-
sam nach Handlungsmdglichkeiten in grenz-
uberschreitenden Situationen gesucht:

Wie hatte mit der Situation umgegangen wer-
den konnen, ohne Gewalt zu reproduzieren
oder Gewalt zu dulden? Wie kann eine betrof-
fenen-solidarische Intervention aussehen in-
nerhalb der bestehenden Hierarchien?

36

Da es fur uns ein Kern der transformativen Ge-
waltpravention ist, wiederholen wir an dieser
Stelle noch einmal: Gewalt dulden verstarkt statt-
findende Gewalt. Es gibt keine neutrale Position.

Die teilnehmenden Padagog*innen haben sich
zu Schwierigkeiten und Unsicherheiten ausge-
tauscht und sich gegenseitig ermutigt, sich da-
rin zu Uben, in herausfordernden Situationen zu
reagieren, anstatt wegzusehen und sich mit mit
anderen Kolleg*innen Uber Handlungsmaglich-
keiten auszutauschen und zu beraten.

Wie gehst du damit um, wenn Menschen
aus deinem Team grenzuberschreitend
handeln?

Wie gehst du damit um, wenn dein*e
Chef*in grenzliberschreitend handelt?

Wie reagierst du, wenn deine eigenen
Grenzen Uberschritten werden?

Wie reagierst du auf Kritik von Klient*innen?
Und wenn sie nicht hoflich geduBert wird?



Praxisbeispiel aus der
kollegialen Fallberatung

In einer Einrichtung fur ,schulverweigernde® Ju-
gendliche wird ein Jugendlicher zum Chef und
einer anderen festangestellten Mitarbeiterin ins
Buro zitiert. Er wird geschimpft, weil er zu spat
kam, es entsteht Streit und der Jugendliche
stirmt aus dem Buro. Der Chef greift nach ihm
und halt ihn schlieBlich am Arm fest. Die andere
Mitarbeiterin halt ihn auch fest. Sie reden laut auf

Im Seminar erarbeitete

Handlungsmoglichkeiten:

Option1e @
Direkte Intervention

ihn ein. Du (ehrenamtliche*r Mitarbeiter*in) be-
obachtest die Situation aus der offen stehenden
Tur vom Blrozimmer aus.

Unsicherheiten der fallgebenden Person: eige-
ne Rolle als Zuschauer*in, Hierarchien zwischen
~hur® Ehrenamtliche*r und Hauptamtlichen, Ge-
walt durch Nicht-Eingreifen?

Innerer Check: Sind gerade Menschenrechte
verletzt?

Die Sicherheit und Selbstbestimmung des Ju-
gendlichen hat gerade Prioritat. Du rufst “Stop
- was passiert hier?” und unterbrichst die Gewalt
gegen den Jugendlichen, ermdglichst ihm, aus
der Situation heraus zukommen.

Option 2
Im Nachgang (mogl. auch
mehrere Tage/Wochen spater)

Du suchst das Gesprach mit dem betroffenen
Jugendlichen, validierst sein Gefluhle in Bezug
auf die erlebte Gewalt, entschuldigst dich fur
Nicht-Eingreifen, checkst, wie es dem Jugend-
lichen geht und ob er sich noch Gesprach mit
Verantwortlichen winscht.

Option3 e
Im Nachgang (mogl. auch
mehrere Tage/Wochen spater)

37

Gesprach mit Chef und Mitarbeiterin, wo du an-
sprichst, was du beobachtet hast. Gemeinsame
Reflexion des Vorfalls und Suchen nach Hand-
lungsalternativen. Du forderst die beiden auf,
sich bei dem Jugendlichen zu entschuldigen.



Erkenntnisse und Reflexionen

Die teilnehmenden (Sozial-)Padagog*innen ha-
ben ein Spannungsfeld festgestellt zwischen der
eigenen Rolle und Werten und den institutionel-
len Vorgaben und Machtverhaltnissen. AuBer-
dem spielten immer wieder Uberforderung und
fehlende Handlungsfahigkeit eine Rolle in den
Schilderungen der Teilnehmenden, sowie die
Einsicht, tatsachlich auf gelernte Muster von
Strafen und Machtausibung zurtickzugreifen.
Im Austausch wurde klar, dass ein groBer Bedarf
herrscht an Austauschmaoglichkeiten und gegen-
seitiger Beratung im Entwickeln einer Praxis, die
anders als gewohnt mit Gewalt und Grenzuber-
schreitungen umgeht.

Falle, in denen die Paddagog*innen mit dem Wis-
sen um Betroffenheiten ihrer Adressat*innen
umgehen, wurden allerdings nicht besprochen.

5.2.3 Empowerment Workshop
fur betroffene Personen

Betroffene Personen sind anfallig dafir, erneut
Gewalt zu erleben. Die Grinde dafur sind vielfal-
tig und an dieser Stelle nicht weiter zu erlautern.
Praventiv ist eine Arbeit speziell mit betroffenen
Personen dann, wenn die eigenen Uberzeugun-
gen, der Selbstwert und Beziehungsmuster ver-
andert wird. Fur uns ist Empowerment im Kern
Transformative Gewaltpravention. Die Wegbe-
reiter*innen der Transformativen Gerechtigkeit
waren gewalt-betroffene Personen und auch
sonst sind es haufig betroffene Personen, die
sich fir Gerechtigkeit abseits von Strafen ein-
setzen, die die Beteiligung des Umfeldes spiren
und wissen, was gebraucht wird. Transformative
Gewaltpravention muss betroffenen-zentriert
sein, um dem Anspruch auf Heilung und Gerech-
tigkeit gerecht zu werden. Fir die Gestaltung
des Empowerment Workshops haben wir eben-
falls ausschlieBlich bestehend aus Kolleg*innen
mit eigener Betroffenheit gearbeitet.

38

Inhalte

Der erste Schritt des ganztagigen Workshops
war es, sich viel Zeit fur Vereinbarungen zu neh-
men, was sich die Teilnehmer*innen in Bezug auf
den Tag winschen und was sie fur eine Teilnah-
me brauchen. Danach haben wir Uberwiegend
zur Aktivierung eigener Ressourcen gearbeitet.
Nach einem gemeinsamen Mittagessen gab es
kleinere Kreativ-Workshops, um den Teilneh-
mer*innen eine flr sie geeignete Ausdrucksform
zu finden (Zines basteln, Schreibwerkstatt, Rap-
Workshop). Zum Abschluss haben sich die Teil-
nehmer*innen in einer Art Ausstellung gegensei-
tig gezeigt, was sie erarbeitet haben.

Ziel war es, einen bestdarkenden und Wohlfuhl-
Ort zu schaffen, in der die Betroffenheit zwar
allen bewusst und prasent war, der aber nicht
darauf abzielte, Erfahrungen zu teilen oder zu
vertiefen, sondern einfach eine gute Zeit — trotz
Betroffenheit — zu verbringen.

Erkenntnisse und Reflexionen

Der Workshop war offen flr alle Menschen,
die sich von der Ausschreibung angesprochen
gefuhlt haben. Das flhrte auch dazu, dass es
mannliche Teilnehmer gab. Die Rickmeldung
war, dass sie noch nie ein Angebot gefunden
haben, bei dem sie auch angesprochen waren,
sondern dass solche Angebote meistens nur fur
Frauen gedffnet seien. In der Tat |oste die An-
wesenheit der mannlichen Teilnehmer zunachst
kurze Irritation bei weiblichen Teilnehmerinnen
aus. Nach der Ankommensrunde und kurzen
Kennenlernen war dann jedoch genau auch die-
ser Umstand der Offenheit flr alle eine bestar-
kende Erfahrung und ein praktischer Bruch mit
der klassischen Tater-Opfer-Dichotomie.

In der Abschlussrunde nannten mehrere Teil-
nehmer*innen die ausfiihrlichen Vereinbarun-
gen zu Beginn des Workshops als Highlight, weil
sie derartige partizipative Formate noch nicht
kannten.



Uber den Tag hinweg wurde deutlich, dass Be-
troffenheiten und Umgange damit sind hochst
unterschiedlich sind. Es wurde versucht, jeden
Umgang damit wertzuschdtzen und nicht zu ver-
urteilen.

Bestarkend war der Austausch in der prakti-
schen Erfahrung ,,ich bin nicht allein“ und ,,ande-
ren geht es auch so® Dabei war wie gesagt der
Fokus vielmehr auf den Folgen und Umgangs-
strategien, als auf den jeweiligen Gewalterfah-
rungen.

Im Idealfall sollten auch Schulworkshops und
Multiplikator*innen-Seminare Empowerment-
raume fur betroffene Personen sein. Ausschliel3-
liche Raume flur betroffene Personen haben je-
doch noch einmal ganz andere Qualitaten, da
Menschen sich mit gemeinsamen Erfahrungen
treffen, die einen ,einfach verstehen“ und be-
starken, und keine Riicksicht auf die Befindlich-
keiten von Nicht-Betroffenen nehmen miussen.

6. Grenzen und Ausblick

Nicht nur in der Literatur und in den empirischen
Studien, sondern auch in unserem Praxis-Projekt
begegneten wir Ubergriffen von Pddagog*innen:
Rassistische und sexistische Zuschreibungen
und Kommentare, kérperliche Ubergriffe (in die
Haare fassen, an die Schulter fassen etc), Dis-
kriminierung gegenuber Kolleg*innen (fettfeind-
liche Kommentare) uv.m.

In den kollegialen Fallberatungen wurden Ge-
walt- und Ubergriffs, sowie Strafsituationen aus-
gehend von Padagog*innen beschrieben.

Es ist nicht einfach, padagogisch mit der All-
gegenwartigkeit von Gewalt und ihren Folgen
umzugehen. Nichtsdestotrotz ist es wichtig, die
Unterbelichtung der Gewalttatigkeit ausgehend
von Padagog*innen oder ihrem duldenden Um-
gang damit aufzuzeigen.

Ein bis zweitdgige Workshops koénnen nur klei-
ne AnstoBe und Perspektivwechsel geben. Das

39

Aufbauen von einem positiven Verstandnis von
Verantwortung ist jedoch ein langwieriger Pro-
zess, in dem Vieles zunachst verlernt werden
muss. Darum stehen wir nach der Durchfiihrung
und Evaluation umso mehr hinter ressourcen-
und umfeldorientierer Gewaltpravention, die
mehr in den Alltag der Adressat*innen integriert
ist.

Besonders im Multiplikator*innen-Seminar wur-
de deutlich, dass die Umsetzung von transforma-
tiven Umgangen mit Gewalt an strukturelle und
institutionelle Grenzen stoBt. Das zeigt erneut,
dass Transformation nicht rein auf individueller
und Umfeld-Ebene stattfinden kann, sondern die
gesellschaftliche und politische Ebene braucht.
Gerade deshalb haben wir den Austauschraum
unter Menschen, die ahnliche Arbeit, ahnliche
Schwierigkeiten aber auch ahnliche Visionen tei-
len als bestarkend und motivierend erlebt. Wenn
Gewalt eine Sprache ist, die wir alle gelernt ha-
ben, mlussen wir sie auch gemeinsam verlernen.



Literatur @

Bancroft, L. (2021). Warum tut er das? Einblicke in die
Gedankenwelt von aggressiven und kontrollsiichtigen
Méannern. Kandern: Narayana Verlag.

Bayerischer Jugendring (BJR) Projekt Pratect (2013).
Praxis der Pravention sexueller Gewalt. Konzept und Bei-
spiele fir strukturelle und padagogische Praventionsme-
thoden in der Jugendarbeit. Minchen.

Bff — Bundesverband der Frauenberatungsstellen und
Frauennotrufe in Deutschland Frauen gegen Gewalt e V.
(0.D.) https://www.frauen-gegen-gewalt.de/de/aktionen-
themen/kampagnen/kampagne-was-geht-bei-euch-bezie-
hungen-auf-augenhoehe.html

Brazzell, M. (Hrsg.) (2019). Was macht uns wirklich sicher?
Ein Toolkit zu intersektionaler transformativer Gerechtig-
keit jenseits von Gefangnis und Polizei. Miinster: edition
assemblage.

Brennsell, A. (2013). Trauma als Prozess. Wider die
Pathologisierung struktureller Gewalt und ihrer inner-
psychischen Folgen. Manuskript zum Vortrag auf der
Fachtagung ,Trauma und Politik“ am 24. Januar 2013 in
Frankfurt am Main.

CARA (Communities Against Rape and Abuse) (2014).
Das Risiko wagen. Strategien fir selbstorganisierte und
kollektive Verantwortungsiibernahme bei sexualisierter
Gewalt. Einleitung und Ubersetzung vom Transformative
Justice Kollektiv Berlin.

Caspari, P. (2021). Gewaltpraventive Einrichtungskultu-
ren. Reihe: Sexuelle Gewalt und Padagogik. Wiesbaden:
Springer.

Clemm, C. (2020). Akteneinsicht. 2. Auflage. Miinchen:
Kunstmann.

Handtke, L.; Gorges, H.-J. (2012). Handbuch Traumakom-
petenz. Basiswissen flir Therapie, Beratung und Padago-
gik. Paderborn: Junfermann.

Dorlin, E. (2020). Selbstverteidigung. Eine Philosophie
der Gewalt. Berlin: Suhrkamp.

EBer, F.; Rusack, T. (2020). Schutzkonzepte und Sexual-
kulturen in Institutionen. In: Wazlawik, Martin; Christmann,
Bernd; Bohm, Maika; Dekker, Arne (Hrsg.) Perspektiven
auf sexualisierte Gewalt. Einsichten aus Forschung und
Praxis. Wiesbaden: Springer VS.

Freund, U. (0.D:). Aber es sind doch Kinder! In: Bundes-
zentrale fiir gesundheitliche Aufklarung BzGA (Hrsg.)
Respekt! Schulen als ideale Orte der Pravention von
sexualisierter Gewalt.

40

Kliemann, A. (2022). Rechtliche Grundlagen zum Umgang
mit Verdacht auf (sexualisierte) Gewalt im Ehrenamtsbe-
reich. In: https://engagement-schutzkonzepte.elearning-
kinderschutz.de/ Modul 3: Elemente von Schutzkonzep-
ten, Lerneinheit 2.

Maier, A.; Bittner, J. (2022). Haufigkeiten von Kindesmiss-
handlungen. In: https://sexualisierte-gewalt.elearning-
kinderschutz.de/ Modul 1: Grundlagen, Lerneinheit 2:
Begriffe und Haufigkeiten von Gewalt gegen Kinder und
Jugendliche.

Maywald, J. (2019). Gewalt durch padagogische Fachkraf-
te verhindern. Die Kita als sicherer Ort fiir Kinder. Frei-
burg: Herder.

RESPONS (2018). Was tun bei sexualisierter Gewalt?
Mdinster: Unrast.

Richter, S. (2018). Padagogische Strafen. Verhandlungen
und Transformationen. Weinheim: Beltz Juventa.

Sethi, D.; Bellis, M.; Hughes, K.; Gilbert, R.; Mitis, F. &
Galea, G. (2013). European report on preventing child
maltreatment. World Health Organisation, Regional Office
for Europe.

Schmid, M. (2019). Traumapadagogik. Grundlagen und
Haltung. In: https://traumapaedagogik.elearning-kinder-
schutz.de.

Steinlin, C.; Schmid, M. (2019). Modul 3: Beziehungsge-
staltung, Selbstflirsorge und Interaktion, Lerneinheit 3:
Umgang mit Grenzen und Regeln. In: https://traumapae-
dagogik.elearning-kinderschutz.de.

Wazlawik, M.; VoB, H.-J.; Retkowski, A.; Henningsen, A.;
Dekker, A. (Hrsg.) (2019). Sexuelle Gewalt in padagogi-
schen Kontexten. Aktuelle Forschungen und Reflexionen.
Wiesbaden: Springer VS.

Weller, K.; Bathke, G.-W.; Kruber, A.; VoB, H.-J. (2021).
PARTNER 5 Jugendsexualitat 2021. Primarbericht: Sexuel-
le Bildung, sexuelle Grenzverletzungen und sexualisierte
Gewalt. Merseburg: Hochschule Merseburg.

Wiesental, A. (2021). Antisexistische Awareness. Ein
Handbuch. 2. Auflage, Miinster: Unrast.

Witt, A.; Brown, R. C.; Plener, P. L.; Bréhler, E. & Fegert,
J. M. (2017). Child maltreatment in Germany: prevalence
rates in the general population. Child and Adolescent
Psychiatry and Mental Health, 11, Artikel 47. https://doi.
0rg/10.1186/s13034-017-0185-0



M

Impressum

Handreichung Transformative Gewaltpravention
fem*ergenz

Bildungskollektiv fir emanzipatorische Praxis
www.femergenz.org

in Kooperation mit Wechselkurs Bildung e.V.

1. Auflage 2024
Wirzburg

Layout: Katja Almeida-Dehesa,
Katja.almeida.dehesa@gmail.com
Coverzeichnung: Salbei, @k_unstwerken

Bei Anfragen, Feedback, Lob und Kritik sind wir
uber Mail femergenz@riseup.net erreichbar.



